



واصف علی واصف

گفتگو-27

کاشف پبلی کیشنر

301-A لاہور - جوہر ٹاؤن

جملہ حقوق محفوظ ہیں

نام کتاب گفتگو-27  
مصنف واصف علی واصف  
سال اشاعت 2011ء  
قیمت روپے

ناشر  
کاشف پبلیکیشنز

301-اے جو ہر ثاؤن لہور

ڈسٹری بیور گز:

خزینہ علم والج  
اکریم مارکیٹ اردو بازار - لاہور ۳۱۳۶۹

مجھے فطرت نے بخشی پشمِ پینا  
میں رنگوں کی صدائستار ہا ہوں  
(واصف علی واصف)



## ”چوہ ہے جو سچ کی زبان سے نکلے“

روشنی کے مسافر روشی کے سفیر ہوتے ہیں۔ وہ اجالوں میں رہتے ہیں، اجالوں کی بات کرتے ہیں، خود کو بھی اجائتے ہیں اور دوسروں کو بھی تمام عمر اجائتے رہتے ہیں۔ روشی کے مسافر لوگوں کو اسی روشی کی طرف لے جاتے ہیں، جس سے وہ خود منور ہوتے ہیں۔ دوسری طرف تاریکیوں کے خوگر، اندھیروں میں رہتے ہیں، اندھیرا پھیلاتے ہیں اور مايوی کے سائے گھبرے کرتے ہیں۔ حق و صداقت کی روشی کے مسافر اپنے اندر نورِ ایمان کی قوت سے مالا مال ہوتے ہیں اور اسی نورِ ایمان کے سبب وہ خوف اور خون سے آزاد ہوتے ہیں۔ دوسروں کیلئے آزادی کا پیام وہی لاسکتا ہے جو خود آزاد ہو۔ وہ شخصیت جو صداقت سے مالا مال ہوگی، وہی قال کو حال کا لباس عطا کر سکے گی۔ نورِ ایمان کو جلوہ گر ہونے کیلئے قلبِ نصادر و درکار ہوتا ہے۔ سچائی کی شمع روشن کرنے کیلئے سچائی کے علم کے علاوہ ایک پیکرِ صداقت کی بھی ضرورت ہوتی ہے۔ نورانی حکمت اور برہانی دانش جن قلوب کا مقدار ہوتی ہے وہ پہلے سے منتخب اور منتصہ ہوتے ہیں۔ قدرت کاملہ ہے چاہے اس بے پایاں رحمت کیلئے مخصوص و منصوص کر لے۔ پیکرِ صداقت ہر حال میں صداقت کی شمع جلانے رکھتا ہے۔ کاذب ماحول کی مسموم ہوا میں اُس کے قلب میں فروزان صداقت کا چراغ گل نہیں کر سکتیں۔ وہ پیکرِ صداقت ”شرکت میان حق و باطل“

کسی قیمت پر قبول نہیں کرتا۔ اس طریق را ہروی اور راہبری کے متعلق حضرت علامہ  
اقبال جذلہ نے فرمایا ہے:

ہزار خوف ہو لیکن زبان ہودل کی رفیق

یہی رہا ہے آزل سے قلندر وں کا طریق

..... ایسی ہی طریق پر چلنے والے ایک چیکر صداقت حضرت واصف علی واصف بھائی نے  
اپنے نور ایمان و صداقت کی جوشی روشن کی تھی، اُس کی تو تیز سے تیز تر ہوتی گئی۔ آپ بھائی  
کی محافل گفتگو میں بیٹھنے والے آپ بھائی کی تعلیمات کی روشنی میں اپنی روح کو اجا لتے اور  
اپنی دہن، سماجی، اور روحانی زندگی میں آسودگی پاتے۔ 80ء کی دہائی میں جو محفلیں  
منعقد ہوئیں، خوش قسمتی سے وہ آڑ یو کیسٹ میں محفوظ ہوتی رہیں۔ پیغام حق و صداقت  
وقت کی حد بندیاں قبول نہیں کرتا۔ عبد حاضر میں بھی آپ بھائی کی تعلیمات اسی طرح قابل عمل  
اور موجب شفا ثابت ہو رہی ہیں جیسے ماضی میں لوگوں کا تجربہ رہا۔ اس گفتگو کی  
ٹرانسکرپشن پر وقرطاس و قلم کرنے کا سلسلہ جاری ہے۔ **محمد اللہ!**

طالبان حق و صداقت کی ضیافت خیال کیلئے "گفتگو" کا 27 داں والیوم حاضر  
خدمت ہے۔ قارئین سے گزارش ہے کہ ادارے کو اپنی تھی آراء سے نوازتے رہیں  
تاکہ اس سلسلہ تحریر کو مزید آراستہ کیا جائے۔

عرضِ ناشر

## فہرست

[1]

| نمبر شار | سوال                                                                               | صفحہ نمبر |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| 1        | یہ جو بے رنگی ہوتی ہے یہ کیا ہے؟                                                   | 23        |
| 2        | قرآن پڑھیں تو یہ لگتا ہے کہ نبیوں سے عہد لیا گیا اور نبی .....                     | 28        |
| 3        | کیا زندگی دینے والا زندگی واپس لینے کے علاوہ بھی اس پر کوئی اختیار رکھتا ہے؟ ..... | 39        |
| 4        | کیا خالق مخلوق کے تجربے یا مشاہدے میں آسکتا ہے؟                                    | 41        |
| 5        | کیا ہر انسان کو یہاں صلاحیت کے ساتھ پیدا کیا جاتا ہے .....                         | 41        |
| 6        | کیا بد صورت اور خوب صورت انسان ہوتے ہیں؟ .....                                     | 42        |
| 7        | کیا پیدائش سے پہلے بھی کوئی نیکی بدی ہوتی ہے؟                                      | 42        |
| 8        | کیا انسانوں کے اژدها میں ایک آدمی اپنے ایمان کے                                    | 42        |

- حوالے سے اپنا امتیاز ثابت کر سکتا ہے؟  
کیا ہونا اور نہ ہونا سب کے لیے نہیں ہوتا؟ 9  
کیا مانے والے تکست سے دوچار نہیں ہوتے؟ 10  
کیا نہ مانے والے سرفراز نہیں ہوتے؟ 11  
کیا تسلیم کا انعام شہادت ہے؟ 12  
کیا کمزور و جود فاتح ہو سکتا ہے؟ 13  
کیا خالق کو نہ مانے والے خالق کی کائنات کے مالک ہو  
سکتے ہیں؟ 14  
کیا ایمان رکھنے والے پریشانی حالات کا شکار تو نہیں؟ 15  
کیا مانے والوں کو پریشان رکھا جاتا ہے؟ 16  
فرعون باغی ہے لیکن با دشاد ہے، موسیٰ ﷺ دوست ہیں لیکن  
بے دست و پا۔ کیوں؟ 17  
کیا دعا کیسیں ہمیشہ منظور ہوتی ہیں؟ کبھی کبھی منظور ہوتی ہیں  
یا کبھی نہیں؟ 18  
کیا دعا سے نتائج اور جوہات کے رشتے ٹوٹ سکتے ہیں؟ 19  
کیا صرف دعا کے ذریعے وہ نتیجہ مل سکتا ہے جس پر دعا کے  
علاوہ کوئی اور استحقاق نہ ہو؟ 20  
کیا کسی پیغمبر کی کوئی دعا نامنظور ہوئی ہے؟ 21  
کیا کسی کافر کی کوئی آرز و کبھی پوری ہوئی ہے؟ 22

|    |                                                                   |    |
|----|-------------------------------------------------------------------|----|
| 48 | کیا ہماری محنت نصیب کے تالع ہے؟                                   | 23 |
| 49 | کیا نصیب بدل سکتا ہے؟                                             | 24 |
| 49 | کیا نصیب کو نصیب بدلتا ہے؟                                        | 25 |
| 50 | کیا دونصیب ہوتے ہیں، تبدیل کرنے والا اور تبدیل ہونے والا؟         | 26 |
| 50 | کیا یہماری دعا سے دور ہوتی ہے یادوں سے؟                           | 27 |
| 51 | کیا سکون آسمانوں سے نازل ہوتا ہے یا یہ اپنے خیال سے نازل ہوتا ہے؟ | 28 |
| 52 | کیا سکون خود گریزی کا نام ہے یا بے عملی کا عمل؟                   | 29 |
| 52 | کیا ایمان والے کافروں کی بنائی ہوئی آسائشیں خرید کر سکتے ہیں؟     | 30 |
| 53 | کیا یہود سے اسلحہ لے کر ہندو کے خلاف جہاد کیا جاسکتا ہے؟          | 31 |
| 53 | کیا ایک مسلمان ملک دوسرے مسلمان ملک کے خلاف جہاد کر سکتا ہے؟      | 32 |
| 53 | کیا مومن ہونے کے لیے کسی ادارے سے سند یافتہ ہونا ضروری ہے؟        | 33 |
| 54 | کیا ہم ایسے شخص کو کافر کہہ سکتے ہیں جو خود کو مومن کہے؟          | 34 |
| 54 | کیا اعمال کو نیت سے پہچانا جاتا ہے یا نتیجے سے؟                   | 35 |
| 55 | کیا نیت جانے کا بھی کوئی علم ہے؟                                  | 36 |

- کیا ظاہر علم اور مخفی علم الگ الگ علوم ہیں؟ 37  
 56 کیا مجبور کا گناہ ہوتا ہے؟ 38  
 56 کیا بے س جواب دہے؟ 39  
 56 کیا پابند آزاد کھلا سکتا ہے؟ 40  
 57 کیا عبادت عابد کی مجبوری ہے کہ اختیار؟ 41  
 57 کیا کائنات کی ہرشے خالق کی تشیع بیان کر رہی ہے؟ 42  
 57 کیا تشیع بیان کرنے والی شے باغی ہو سکتی ہے؟ 43  
 58 اگر ایک مسلمان ملک کسی غیر مسلم ملک کے خلاف جہاد..... 44  
 59 کیا مسلمان قوموں کو ایک ملت بننے کا کبھی موقع مل سکے گا؟ 45  
 59 کیا مسلمانوں کا حج غیر مسلموں کو فائدہ تو نہیں پہنچاتا؟ 46  
 60 کیا مسلمانوں کا تیل یہودی کے ٹینکوں میں تو استعمال نہیں 47  
 60 ہو رہا؟  
 کیا ہمارا مستقبل سب مسلمانوں کا مستقبل ہے؟ 48  
 61 کیا سچے دین کو مانے والے ہمیشہ سچ بولتے ہیں؟ 49  
 61 کیا مسلمان معاشرہ قائم ہو چکا ہے؟ 50  
 61 کیا مسلمانوں پر اسلام نافذ ہو چکا ہے؟ 51  
 62 کیا آج اسلام کی وہی حالت ہے جو چودہ سو سال پہلے تھی؟ 52  
 62 کیا ترقی کرنے کے لیے مذہب کا ہونا بہت ہی ضروری ہے؟ 53  
 63 کیا لامدہ بہ لوگ ترقی نہیں کرتے؟ 54

- 63 کیا مذہب حاصل ہونے کے بعد ترقی ہے؟ 55
- 64 کیا آج کے ترقی یافہ ممالک کوئی مذہب رکھتے ہیں؟ 56
- 65 گھر سے قبرستان تک کافا صد طے کرنے کے لیے کتنی ترقی چاہیے؟ 57
- 65 کیا قوم میں وحدت افکار اور وحدت کردار پیدا کرنے کے لیے عذاب کے علاوہ کوئی اور راستہ نہیں ہو سکتا؟ 58
- 66 کیا خالق اور مخلوق کے درمیان کوئی بڑی مخلوق بھی ہے جو خالق جیسا حکمر کھتی ہو؟ 59
- 67 کیا اس کی رحمت اس کے غضب سے زیادہ وسیع نہیں ہے؟ 60
- 72 ماننے والا جانے کے لیے بتا نہیں ہوتا اور جاننے کا متنبی ماننے سے گریز کرتا ہے۔ 61
- 73 کیا یقین ایمان ہی ہوتا ہے؟ 62

[2]

- 94 اس کی کیا پہچان ہے کہ کون سی تکلیف خدائی طرف سے ہے  
یاد دوسری طرف سے 1
- 103 دل میں جو آرزو پیدا ہوتی ہے کیا وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے پیدا ہوتی ہے؟ 2
- 105 ربنا اتنا فی الدنیا حسنة و فی الآخرة حسنة کا کیا 3

مطلوب ہے؟

- قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ ہم کوئی آیت  
منسوخ کر دیتے ہیں اور..... 4
- قرآن پاک میں سیر و افی الارض کا حکم ہے۔ یہ کیسے  
آتی ہے۔ پھر مکذبین کے لیے اس کی کیا ضرورت ہے۔ 5

[3]

- لیلۃ القدر کی حقیقت سمجھنیں آتی ..... 1
- قرآن ایک رات میں تو نازل نہیں ہوا بلکہ وہ تو کافی عرصہ نازل  
ہوتا رہا۔ 2
- باہر کے مکون میں رہنے والے لوگ اپنے بچوں کو کتنی اسلامی  
تعلیم دیں۔ 3
- کوئی شخص اگر کسی اور سے پوچھے کہ آپ کو اپنے اللہ کے ساتھ  
کتنی محبت ہے .... 4
- ہم لوگ سارے بہن بھائی اکثر اکٹھے ہو جاتے ہیں ..... 5
- ہم خود تو فیض اٹھا رہے ہیں لیکن جی چاہتا ہے کہ دوسروں تک  
بھی یہ ... 6
- میں نے چوبیس سال کی ایک باشریعت اڑ کی دیکھی ہے جو بڑی  
نیک ہے لیکن لوگ اسے پاگل سمجھتے ہیں۔ 7

- میرا سوال یہ ہے کہ انسانی افکار میں سوچ کی تبدیلی کے مختلف 8  
 148 ادوار کے بعد ایک مکمل دین اسلام آگیا.....
- 151 سرور کا نات کا ایک پیر یہ چالیس برس کا تھا،..... 9
- 154 میں تو سیلا ب میں ایک بہتا ہوا تنکا ہوں اور مجھ سے ..... 10
- 158 کیا ہم ووٹ کے لیے جواب دہ ہیں؟ 11
- 159 کیا میری اولاد میرے تسلط میں ہے یا نہیں ہے؟ 12
- 159 جب اولاد بالغ ہو جائے تو کیا میں بالکل جواب دہ نہیں ہوں 13
- 164 اللہ کے بندوں کو غم ملتا ہے درد سے آشنا ہوئے بغیر اللہ قریب 14  
 نہیں آتا، تو درد اور غم میں یہ کیا رشتہ ہے؟
- 167 درد دوسروں کا کھی ہوتا ہے جس سے وہ ہم درد بنتا ہے..... 15

[4]

- 173 ہر آواز کو آواز حق کیسے سمجھا جائے؟ 1
- 178 ”جان بحق“ کا لفظ برا خوب صورت استعمال ہوا ہے،..... 2
- 193 بعض اوقات ایسا ہوتا ہے کہ ہم نے کسی کے ساتھ زیادتی 3  
 کی ہوتی ہے تو وہ ہمیں کیسے معاف کرے گا؟
- 195 بعض اوقات وہ گناہ جس سے ہم توبہ کر لیتے ہیں..... 4
- 199 ..... شیطان کی کیا حقیقت ہے؟ 5
- 201 آپ نے فرمایا تھا کہ ایسیں نے خدا کو سجدہ کیا..... 6

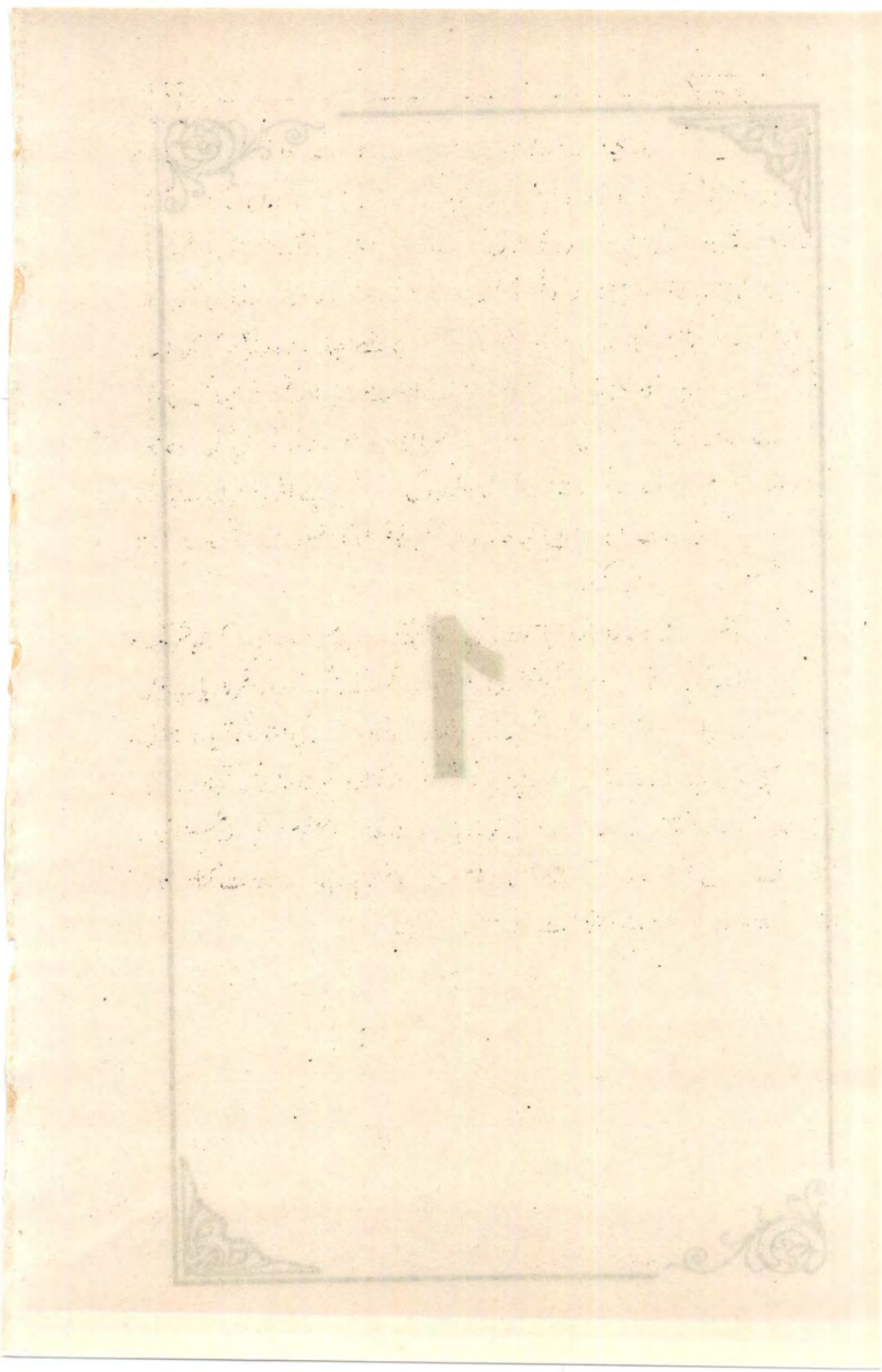
- 7 اگر کوئی بچہ غلط ہو تو ماں کیا کرے؟  
 204 میری ماں تو مر گئی ہے اب میں کیا کروں؟  
 8 اگر میری اولاد مجھے چکنی نہیں لگتی تو میں کیا کروں؟  
 9 یہ جو کہتے ہیں کہ شیطان انسان کو بہکاتا ہے تو شیطان.....  
 10 جناب آپ نے فرمایا تھا کہ تسلیم کے بعد انکار.....  
 11 آپ نے فرمایا تھا کہ لوگ ریا کاری کی نیکی بھی کرتے ہیں۔  
 12 گناہ کبیرہ اور گناہ صغیرہ میں کیا فرق ہے؟  
 13 کیا کائنات میں ایسی تبدلیاں آتی رہتی ہیں جو ایک دوسرے  
 14 سے جدا ہوتی ہیں اور ان کا کوئی موسم ہوتا ہے۔  
 15 یہ جو کہتے ہیں کہ بنچے کا اچھا نام رکھو تو یہ نام اس کی .....  
 16 ہمیں اکثر یہ مشورہ دیا جاتا ہے کہ حقیقت پسندانہ بات.....  
 17 کبھی لگتا ہے کہ ہر چیز تو تیزی سے تبدل ہوتی ہے پھر کس چیز  
 کو حقیقت کہتے ہیں۔  
 18 یہ جو آپ نے Un-educated اور Educated III- اور  
 کی بات کی ہے تو جو Un-educated ہے وہ کم از کم نیچر کے  
 تو قریب ہوتا ہے۔  
 19 جناب ہم صبح اٹھتے ہیں تو ایک مسجد سے آواز آ رہی ہوتی.....  
 20 یہ بھی کہا جاتا ہے کہ جو ظلم برداشت کرتا ہے وہ بھی ظالم ہے۔  
 21 کہتے ہیں کہ خیال میں بڑی طاقت ہوتی ہے.....

[5]

- قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ نے حضور پاک ﷺ سے فرمایا کہ  
سائل کو جھڑ کی نہ دو.....  
1 245
- ہمیں سمجھ نہیں آتی کہ ہمارے لیے زندگی کیوں مشکل ہے؟  
زندگی گزارنا بہت مشکل ہے۔  
2 258
- مؤمن کی زندگی ہر جگہ مشکل ہوتی جاتی ہے۔  
3 259
- یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ وہ مؤمن بھی رہے اور اس زندگی  
میں کسی طریقے سے سہولت بھی پیدا کر لے۔  
4 259
- ہم یہ جو دعا کرتے ہیں کہ ربنا اتنا فی الدنیا حسنة  
وفی الآخرة حسنة۔  
5 260
- اللہ تعالیٰ کی نگاہ میں انسان کیا ہے؟  
6 263
- گویا تکمیل موت ساٹھ سال میں ہوئی۔  
7 269
- ..... درود شریف بغیر و ضو کے نہیں پڑھنا چاہیے۔  
8 276
- کیا تیم جو ہے وہ نیت کا وضو ہے؟  
9 277
- 10

|    |                                |     |
|----|--------------------------------|-----|
| ١  | جَنْدِيَةٌ مُهَاجِرٌ مُهَاجِرٌ | ٦٢٥ |
| ٢  | جَنْدِيَةٌ مُهَاجِرٌ مُهَاجِرٌ | ٦٢٦ |
| ٣  | جَنْدِيَةٌ مُهَاجِرٌ مُهَاجِرٌ | ٦٢٧ |
| ٤  | جَنْدِيَةٌ مُهَاجِرٌ مُهَاجِرٌ | ٦٢٨ |
| ٥  | جَنْدِيَةٌ مُهَاجِرٌ مُهَاجِرٌ | ٦٢٩ |
| ٦  | جَنْدِيَةٌ مُهَاجِرٌ مُهَاجِرٌ | ٦٣٠ |
| ٧  | جَنْدِيَةٌ مُهَاجِرٌ مُهَاجِرٌ | ٦٣١ |
| ٨  | جَنْدِيَةٌ مُهَاجِرٌ مُهَاجِرٌ | ٦٣٢ |
| ٩  | جَنْدِيَةٌ مُهَاجِرٌ مُهَاجِرٌ | ٦٣٣ |
| ١٠ | جَنْدِيَةٌ مُهَاجِرٌ مُهَاجِرٌ | ٦٣٤ |

1



- یہ جو بے رنگی ہوتی ہے یہ کیا ہے؟ 1  
 قرآن پڑھیں تو یہ لگتا ہے کہ نبیوں سے عہد لیا گیا اور نبی ..... 2  
 کیا زندگی دینے والا زندگی واپس لینے کے علاوہ بھی اس پر کوئی اختیار رکھتا ہے؟ ..... 3  
 کیا خالق مخلوق کے تجربے یا مشاہدے میں آ سکتا ہے؟ 4  
 کیا ہر انسان کو یہ سامنے ملا جائیت کے ساتھ پیدا کیا جاتا ہے ..... 5  
 کیا بد صورت اور خوب صورت انسان ہوتے ہیں؟ ..... 6  
 کیا پیدائش سے پہلے بھی کوئی نیکی بدی ہوتی ہے؟ 7  
 کیا انسانوں کے اثر دہام میں ایک آدمی اپنے ایمان کے حوالے سے اپنا امتیاز ثابت کر سکتا ہے؟ 8  
 کیا ہونا اور نہ ہونا سب کے لیے نہیں ہوتا؟ 9  
 کیا ماننے والے شکست سے دوچار نہیں ہوتے؟ 10  
 کیا ماننے والے سرفراز نہیں ہوتے؟ 11  
 کیا تسلیم کا انعام شہادت ہے؟ 12  
 کیا کمزور وجود فتح ہو سکتا ہے؟ 13  
 کیا خالق کونہ ماننے والے خالق کی کائنات کے مالک ہو سکتے ہیں؟ 14  
 کیا ایمان رکھنے والے پریشانی حالت کا شکار تو نہیں؟ 15

- کیا مانے والوں کو پریشان رکھا جاتا ہے؟ 16  
 فرعون باغی ہے لیکن بادشاہ ہے، موی اللہ عزیز دوست ہیں لیکن بے دوست و پا۔ کیوں؟ 17  
 کیا دعا میں ہمیشہ منظور ہوتی ہیں؟ کبھی کبھی منظور ہوتی ہیں یا کبھی نہیں؟ 18  
 کیا دعا سے نتائج اور وجوہات کے رشتے ثبوت سکتے ہیں؟ 19  
 کیا صرف دعا کے ذریعے وہ تبدیل سکتا ہے جس پر دعا کے علاوہ کوئی اور استحقاق نہ ہو؟ 20  
 کیا کسی پیغمبر کی کوئی دعائنا منظور ہوئی ہے؟ 21  
 کیا کسی کافر کی کوئی آرزو بھی پوری ہوئی ہے؟ 22  
 کیا ہماری محنت نصیب کے تابع ہے؟ 23  
 کیا نصیب بدل سکتا ہے؟ 24  
 کیا نصیب کو نصیب بدلتا ہے؟ 25  
 کیا ونصیب ہوتے ہیں، تبدیل کرنے والا اور تبدیل ہونے والا؟ 26  
 کیا ہماری دعا سے دور ہوتی ہے یادوں سے؟ 27  
 کیا سکون آسمانوں سے نازل ہوتا ہے یا یہ اپنے خیال سے نازل ہوتا ہے؟ 28  
 کیا سکون خود گریزی کا نام ہے یا یہ عملی کا عمل؟ 29  
 کیا ایمان والے کافروں کی بنائی ہوئی آسمائیں خرید کر سکتے ہیں؟ 30  
 کیا یہود سے اسلحہ لے کر ہندو کے خلاف جہاد کیا جاسکتا ہے؟ 31

- کیا ایک مسلمان ملک دوسرے مسلمان ملک کے خلاف جہاد کر سکتا ہے؟ 32  
 کیا مومن ہونے کے لیے کسی ادارے سے سند یافتہ ہونا ضروری ہے؟ 33  
 کیا ہم ایسے شخص کو کافر کہہ سکتے ہیں جو خود کو مومن کہے؟ 34  
 کیا اعمال کو نیت سے پہچانا جاتا ہے یا نتیجے سے؟ 35  
 کیا نیت جانے کا بھی کوئی علم ہے؟ 36  
 کیا ظاہر علم اور مخفی علم الگ الگ علوم ہیں؟ 37  
 کیا مجبور کا گناہ ہوتا ہے؟ 38  
 کیا بے لس جواب دہ ہے؟ 39  
 کیا پابند آزاد کہلا سکتا ہے؟ 40  
 کیا عبادت عابد کی مجبوری ہے کہ اختیار؟ 41  
 کیا کائنات کی ہر شے خالق کی تسبیح بیان کر رہی ہے؟ 42  
 کیا تسبیح بیان کرنے والی شے با غنی ہو سکتی ہے؟ 43  
 کیا مسلمان قوموں کو ایک ملت بننے کا کبھی موقع مل سکے گا۔ کیسے؟ 44  
 اگر ایک مسلمان ملک کسی غیر مسلم ملک کے خلاف جہاد میں مصروف ہو  
     تو کیا دوسرے مسلمان ممالک پر جہاد فرض نہیں ہو جاتا؟ 45  
 کیا مسلمانوں کا حج غیر مسلموں کو فائدہ تو نہیں پہنچاتا؟ 46  
 کیا مسلمانوں کا تیل، یہودی کے ٹینکوں میں تو استعمال نہیں ہو رہا؟ 47  
 کیا ہمارا مستقبل سب مسلمانوں کا مستقبل ہے؟ 48  
 کیا سچے دین کو مانے والے ہمیشہ سچ بولتے ہیں؟ 49

- کیا مسلمان معاشرہ قائم ہو چکا ہے؟ 50  
 کیا مسلمانوں پر اسلام نافذ ہو چکا ہے؟ 51  
 کیا آج اسلام کی وہی حالت ہے جو چودہ سو سال پہلے تھی؟ 52  
 کیا ترقی کرنے کے لیے مذہب کا ہونا بہت ہی ضروری ہے؟ 53  
 کیا لامذہب لوگ ترقی نہیں کرتے؟ 54  
 کیا مذہب حاصل ہونے کے بعد ترقی ہے؟ 55  
 کیا آج کے ترقی یافتہ ممالک کوئی مذہب رکھتے ہیں؟ 56  
 کھر سے قبرستان تک کافاصلہ طے کرنے کے لیے لکنی ترقی چاہیے؟ 57  
 کیا قوم میں وحدتِ افکار اور وحدتِ کردار پیدا کرنے کے لیے عذاب کے علاوہ کوئی اور استثنیں ہو سکتا؟ 58  
 کیا خالق اور مخلوق کے درمیان کوئی بڑی مخلوق بھی ہے جو خالق جیسا حکم رکھتی ہو؟ 59  
 کیا اس کی رحمت اس کے غضب سے زیادہ وسیع نہیں ہے؟ 60  
 ماننے والا جانے کے لیے بتا بھی ہوتا اور جانے کا..... 61  
 کیا یقین ایمان ہی ہوتا ہے؟ 62

سوال:

یہ جو بے رنگی ہوتی ہے یہ کیا ہے؟

جواب:

اس چیز کا نہ آپ کی ذات سے تعلق ہے اور نہ آپ کی ضرورت سے تعلق ہے۔ یہ ڈکشنری کا لفظ ہے اور جو آدمی اسے استعمال کرتا ہے اسے کرنے دو۔ یہ اس کا مسئلہ ہے آپ کا مسئلہ نہیں ہے۔ لوگ بزرگوں کے رسالوں سے لفظ پڑھ کے استعمال کر لیتے ہیں اور سننے والا کہتا ہے کہ یہ کوئی خاص Term استعمال ہو رہی ہے، میں تو نہیں جانتا کہ یہ کیا ہے۔ رنگ کو رنگ کہتے ہیں اور بے رنگ کو بے رنگ کہتے ہیں۔ یہ لفظ بنایا ہے درویشوں نے۔ جس طرح سفید روشنی سے سات رنگ نکلتے ہیں، یہ سائنسیفک ہے۔ آپ نے کبھی Spectrum دیکھا ہے؟ Prism دیکھا ہے؟ Prism سے جب لائٹ نکالی جائے تو سامنے سات رنگ ہوتے ہیں جیسے آسمان پر قوسِ قزح ہوتی ہے۔ حالانکہ آسمان پر تو کوئی رنگ نہیں ہوتے۔ آپ نے کبھی دیکھا کہ آسمان پر کتنے رنگ ہوتے ہیں؟ کبھی قوسِ قزح دیکھی ہے؟ اس کے کتنے رنگ ہوتے ہیں؟ قوسِ قزح کیا ہوتی ہے؟

سوال:

وہ Rainbow ہوتی ہے۔

جواب:

Rainbow میں رنگ ہوتے ہیں، کبھی غور سے دیکھو تو سات رنگ ہیں۔ کتنے رنگ ہیں؟ آپ کو رنگوں کا پتہ ہے کہ کون کون سے ہیں؟

سوال:

وائلٹ، انڈیگو، بلیو، گرین، بیلیو، اور نچ اور ریڈ۔

جواب:

ہاں یہ سات رنگ ہیں،  
Violet, Indigo, Blue, Green،  
Orange, Red۔ اب یہ سات رنگ سفید رنگ کے حصے ہیں اور یہ سات رنگ

جب کسی خاص فارمولے کے مطابق باہم مل جائیں تو سفید رنگ بن جاتا ہے۔  
سفید رنگ بے رنگ ہے، تو بے رنگ میں بڑے رنگ ہیں۔ اس سے پھر فقراء نے  
 بتایا کہ اللہ تعالیٰ کا اپنا کوئی رنگ نہیں ہے لیکن ہر رنگ اس کا ہے۔ اس لیے اس کو

بے رنگ کہا

بارنگ کو بے رنگ کے پردے میں کبھی دیکھ  
جو بارنگ ہے وہ نظر آ رہا ہے۔ اس لیے جو نظر آ رہا ہے وہ بارنگ ہے، اس کو بے  
رنگ کے پردے میں دیکھ۔ یعنی کہ بنانے والے نے جس نے اس کا اظہار کیا  
ہے اس نے اپنے آپ کو مخفی کر لیا۔ اظہار سے مخفی کو دیکھ۔ یعنی کہ مظہر سے مخفی  
دیکھنا۔ آپ یہ دیکھا کرو۔ جو کچھ مظہر ہے وہ جلوہ ہے۔ پھر مخفی کیا ہے؟ جلوہ پیدا

کرنے والا۔ اگر تم نے مظہر سے مخفی نہ دیکھا پھر تمہارے لیے بے رنگ کا کوئی  
مسئلہ نہیں ہے۔ بے رنگ کا مطلب کیا ہے؟ نے رنگی میں یا بارگی میں بے رنگی  
دیکھنا۔ آپ بات سمجھ رہے ہیں؟ تو یہ ہے قصہ۔ فقیروں نے یہ بات بتائی ہے۔

آپ کو بے رنگی کا مسئلہ کیوں پیدا ہوا؟

پروال:

میں جاننا چاہتا تھا کہ یہ کیا ہے؟

جواب:

وہ لوگ جو اللہ کے تقرب میں چلے جاتے ہیں وہ پھر رنگوں سے بھاگتے  
ہیں۔ ابھی ذکر حضرات جو اپنے حلقہ مذکور میں ذکر کرتے ہیں، پھر مرافقہ میں رنگ  
دیکھتے ہیں، اُسے نور کے ساتھ تشبیہ دیتے ہیں کہ رنگ دیکھا، نور دیکھا۔ جو اللہ  
کے زیادہ تقرب والے ہیں وہ کہتے ہیں کہ رنگ جو ہیں یہ دراصل آپ کے ہیں  
اور اللہ بے رنگ ہے۔ اس بارے میں ایک اور بزرگ نے کہا کہ جس طرح ہر  
صورت ہے، تو صورت جو ہے یہ صورت بنانے والے کا اظہار ہے، چہرہ جو ہے  
چہرہ بنانے والے کا اظہار ہے اور بنانے والے کا اپنا چہرہ نہیں ہے اور یہ سارے  
چہرے اس کے اپنے ہیں۔ آپ بات سمجھے ہیں؟ حضرت پیر مہر علی شاہ صاحبؒ

نے اس کے لیے کہا

دستے صورت راہ بے صورت دا

پر کم نہیں بے سوچت دا

یعنی کہ تم نا سمجھی کا کام نہ کرنا کیونکہ بے سوچ آدمی یہ نہیں کہہ سکتا۔ یہ ساری

صورتیں بے صورت کاراہ ہے۔ ہر رنگ جو ہے یہ بے رنگ کاراہ بتاتا ہے۔ اس  
 لیے پھر وہ مرانے سے نکال لیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ تم اس کا راستہ دیکھو، اس کا  
 رنگ دیکھو کہ اس کا اپنا رنگ کوئی نہیں ہے۔ اس بے رنگ کو عربی میں کہتے ہیں  
 صبغت اللہ<sup>تعالیٰ</sup> عین اللہ کا رنگ۔ صبغت اللہ<sup>تعالیٰ</sup> و من احسن من اللہ صبغة اللہ کا  
 رنگ جو ہے سب سے اچھا رنگ ہے۔ اور وہ رنگ کیا ہے؟ بے رنگ ہے۔ اس  
 رنگ کو بے رنگ کو صبغۃ اللہ کہتے ہیں۔ وہ اللہ کا رنگ ہے۔ بات سمجھ آئی؟ اللہ کا  
 رنگ جو ہے وہ بے رنگ ہے۔ مطلب یہ ہے کہ اللہ کا اپنا چہرہ کوئی نہیں ہے اور ہر  
 چہرہ اس کا اپنا ہے۔ اس لیے چہروں سے بے چہرہ کو دیکھنا، صورت سے بے  
 صورت کو دیکھنا، مظہر سے مخفی کو دیکھنا اور صفت سے ذات کو پہچاننا جو ہے بے رنگی  
 ہوتی ہے۔ اس کائنات میں جتنی بھی صفات کا رگر ہیں ان کے پیچھے ذات ہے۔  
 ہم صفات کو دیکھتے رہتے ہیں اور ذات کو بھول جاتے ہیں۔ اس کے ساتھ جھگڑا  
 کرتے ہیں جس نے ظلم کیا، زیادتی کی، چوری مال لے کے چلا گیا، مگر یہ ساری  
 صفات ہیں۔ ذات کیا ہے؟ اس کا امر۔ اس لیے آپ عمل سے جھگڑا نہ کیا  
 کرو، لذنے والے سے مت بڑا کرو بلکہ یہ دیکھو کہ امر کس کا چل رہا ہے۔ آپ  
 موجود مل سے صاحب امر کو دیکھو یا نعمتوں سے نعمت دینے والے کو دیکھو، منعم کو  
 دیکھو، صفت سے ذات کو دیکھو عیاں سے نہاں کو دیکھو جو عیاں ہے اس کے پیچے  
 نہاں ہے تو ہر عیاں سے نہاں کو دیکھو، گلب کو دیکھو، پھول کو دیکھو اور اس کے  
 ذریعے پیدا کرنے والے کو دیکھو اس کو جس نے یہ بنایا ہے، کیا صورت بنائی ہے  
 بے رنگ کا سفر۔ آپ کو کیا ضرورت ہے؟ اس کا پہلا سبق یہ ہوتا ہے کہ

پہچانو کریے کائنات کیا ہے، پھر خالق کے بارے میں غور کرو۔ رنگ سے بے رنگ کو  
 دیکھو۔ دیکھو کہ آپ کا کیا رنگ ہے۔ اس میں ایک اور مقام یہ ہے کہ رنگ  
 طریقوں کو بھی کہتے ہیں، چشتی، قادری، نقش بندی، سہروردی یہ سارے  
 رنگ ہیں۔ یہ سارے طریقت کے رنگ ہیں۔ اس کو یوں بھی کہتے ہیں۔ اور جو  
 توحید ہے وہ بے رنگ ہے۔ اس کا رنگ کوئی نہیں ہے۔ اللہ تو اللہ ہے۔ یہ جو  
 طریقت کے رنگ ہیں یہ ہمارے ہوتے ہیں اور اللہ والوں کا رنگ نہیں ہوتا۔  
 آپ میں شریعت کے رنگ ہیں، طریقت کے رنگ ہیں، چشتی رنگ بے قادری  
 رنگ ہے، نقش بندی رنگ ہے، سہروردی رنگ ہے، شیعہ رنگ ہے، سنتی رنگ ہے  
 اور اللہ کا جو رنگ ہے وہ ہے بے رنگ۔ اس میں کوئی طریقت بھی نہیں ہے۔ اللہ  
 مذہب بھی نہیں ہوتا، مذہب اللہ کی طرف سے ہوتا ہے اور اللہ کا اپنا مذہب  
 نہیں ہونا۔ اللہ کو مذہب کی کیا ضرورت ہے۔ اس نے تو کافروں کو جی پیدا کرنا  
 ہے، انہیں خواراک دینی ہے، تو اللہ کی بات اور ہے۔ اس لیے کہتے ہیں کہ خالی  
 توحید سمجھنا خطرہ ہے کیون کہ وہ بے رنگ ہے اور جب تک تمہیں شریعت کا پتہ نہ  
 ہو تو بے رنگ کا سمجھنا بہت مشکل ہے۔ اس لیے ہم کہہ سکتے ہیں کہ گوتم بدھ اللہ کا  
 ہو سکتا ہے لیکن مسلمان نہیں تھا، گورونا نک اللہ کے قریب ہو سکتا ہے لیکن وہ  
 مسلمان نہیں تھا۔ بے رنگ کا قرب جو ہے وہ آپ کو بے رنگ ہی بنائے گا۔ اس  
 لیے کہتے ہیں کہ یہ سفر مشکل ہے۔ آپ کے لیے بہتر سفر درود شریف والا ہے،  
 آپ بات تجھر ہے ہیں؟ دعا یہ کرنی چاہیے کہ آپ کو بارنگ میں بے رنگ نظر  
 آئے۔ یہ پہچانا کرو یہ ہے بے رنگ اور بارنگ کا فیصلہ

## فاروقی صاحب اب بولو

سوال:

قرآن پڑھیں تو یہ لگتا ہے کہ نبیوں سے عہد لیا گیا اور نبی پہلے سے ہی مبعوث ہیں تو سورہ واٹھی میں آتا ہے کہ ہم نے آپ کو ضالاً فھدی تو اس کا کیا مطلب ہے۔

جواب:

یہاں ضالاً کا مطلب تذبذب ہے یہ فرمایا گیا کہ ہم نے آپ کو متذبذب پایا، سوچ میں گم پایا۔ اللہ جب یہ کہے تو تم وہ لفظ یاد کرو کہ اللہ اور اللہ کے فرشتے درود بھیج رہے ہیں تو اس کا کیا مطلب ہے؟

سوال:

ارفع ترین مقام ہے۔

جواب:

پھر اس میں کیا رہ گیا۔ جب انسان گمراہ ہوتا ہے عام طور پر ہو جاتا ہے تو پھر وہ سوالات پیدا کرتا ہے کہ کیا پیغمبر پہلے سے مبعوث ہیں، اگر ہیں تو پھر پیغمبر سے غلطی کیوں ہوتی ہے، اگر پیغمبر اللہ کے قریب ہے تو نوح عليه السلام کا بیٹا دریا میں کیوں چلا گیا، اس نے کہنا کیوں نہیں مانا، پیغمبر کی کوشش کے باوجود لوگ مسلمان کیوں نہیں ہوئے، کیا پیغمبر خدا خواستہ آپ بھی راہ سے ہٹ سکتے ہیں، راہ سے ہٹے تو پیغمبر کیسے ہیں۔ اپنی غلطی کو جواز دینے کے لیے اپنے بزرگوں کی غلطی تلاش کرنا عام طور پر یہ لوگوں کی فطرت ہے۔ آپ بات سمجھ رہے ہیں؟ ایسا کہتے

ہیں کہ صرف یہ ہم تو نہیں بلکہ ہمارے ابا حضور بھی کئی دفعہ ایسا کر لیا کرتے تھے۔  
 یہ گراہی ہے۔ انسان جب چلتے چلتے تھک جاتا ہے تو اسے پھر سمجھ نہیں آتی۔ یہ  
 مقام سمجھ نہیں آتا کہ یہ کیا مقام ہے ومارمیت اذرمیت ولکن اللہ رحمتی نہیں  
 مارا جو مارا آپ نے بلکہ اللہ نے وہ سنکریاں ماریں۔ یعنی کہ آپ کا عمل اللہ کا عمل  
 ہے۔ آپ نہیں بولتے مگر جب تک وحی نہ ہو۔ آپ کا ہاتھ اللہ کا ہاتھ ہے۔  
 یادِ اللہ۔ اب یہ جو الفاظ ہیں جب علماء کو سمجھ نہیں آتے تو وہ کہتے ہیں کل نفس  
 ذائقہ الموت کہ ہر چیز کو موت ہے، پھر حادث اور قدیم کی بحث شروع کردیتے  
 ہیں اور کہتے ہیں کہ ہر چیز کو جب موت ہے جو پیدا ہوا سمرے گا، تو پیغمبر بھی پیدا  
 ہوئے اور مر گئے، بس وہ ہم جیسے ہی ہیں، اللہ نے خود ہی کہا کہ قل انَا بَشَرٌ  
 مُثْكِمٌ كَمَهَارِي طرح کا انسان ہوں، میری طرف وحی آتی ہے۔ پھر کہے گا  
 کہ یہ کوئی خاص بات تو نہیں ہے۔ یہ خاص بات کیوں نہیں ہے۔ وہ تمہاری طرح  
 کے انسان ہیں لیکن آسمانوں کی سیر کرتے ہیں۔ اندازہ لگاؤ کہ علماء کہاں گمراہ  
 ہوتے ہیں۔ وہ ہماری طرح کے انسان ہیں لیکن ان کا نام ہمارا لکھہ ہے، آدمی  
 ہماری طرح کے ہو سکتے ہیں لیکن ان کا نام ہے اور ہمارا ایمان ہے۔ تو وہ ہمارے  
 جیسے آدمی کیسے ہیں۔ آپ کو بات سمجھ آئی؟ یہ گراہ ٹولہ ہے، اسے کہتے ہیں علمائے  
 سو، جھوٹے علماء، گمراہ علماء، وہ جو بحث کرنے والے ہیں کہ آپ بھی پیدا ہوئے  
 اور آپ بھی چلے گئے۔ سوال یہ ہے کہ اگر آپ چلے گئے ہیں تو کیا ایک گیا ہوا  
 آدمی محبت اور خوف پیدا کر سکتا ہے۔ اور آپ لوگ زندہ ہو لیکن آپ کے اپنے  
 بچے آپ کا کہنا نہیں مانتے انا اللہ وانا الیہ راجعون آپ کے نام پر آج تک

نعت کی جا رہی ہے، آج تک مانا جا رہا ہے ور فعالک ذکر ک کائنات  
 میں ہمہ حال ہمہ وقت اذان میں آپ کا نام بلند ہو رہا ہے جیسا کہ یہم جیسے انسان  
 ہیں؟ مقصد یہ ہے کہ آپ کے جانے کے بعد آپ کا نام بلند ہوتا جا رہا ہے۔  
 لہ ہور میں ایک مقام ہے، وہاں جا کے دیکھو کہ جہانگیر کا ایک مقبرہ ہے، وہ اپنے  
 زمانے میں بڑا بادشاہ ہوتا تھا اور وہاں پر کس طرح کے لوگ ہوتے ہیں۔ اور  
 حضور پاک ﷺ کے غلام داتا صاحبؒ کے ہاں جا کے دیکھا کرو کہ وہاں کیا حال  
 ہے، صبح سے شام تک قرآن شریف پڑھا جا رہا ہے۔ اور جہانگیر کے مقبرے پر  
 ۔ ۔ ۔ بر مزای ما غریبیاں نے چرا غنے گلے

دہاں نہ تو چرا غ ہو گا نہ پھول ہوں گے، کوئی شے بھی نہیں ہوگی ۔ ۔ ۔ تو اس  
 طرح کے سوال نوجوانوں کے ذہنوں کو اپھے ذہنوں کو گمراہ کرنے کے لیے  
 بنائے گئے ہیں۔ ایک سوال یہ کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ درود شریف پڑھتا ہے لیکن  
 اللہ کیسے درود شریف پڑھتا ہوگا، ہم تو یہ پڑھتے ہیں اور اللہ کیا پڑھتا ہوگا، پھر حضور  
 پاک ﷺ خود کیا درود شریف پڑھتے ہوں گے۔ پھر سوال کرتے ہیں کہ جب اللہ  
 تعالیٰ ہے تو اللہ تعالیٰ نے اپنے نام سے پہلے اعوذ بالله من الشیطان الرجيم  
 کہہ کے پہلے شیطان کا نام لیا ہے یہ کیا قرآن شریف ہے کہ کلام اللہ کا ہے اور  
 پہلے شیطان کا نام ہے ۔ ۔ ۔ یہ گمراہ کرنے والے سوال ہیں۔ پھر کہتے ہیں کہ اللہ  
 کے نام سے پہلے شیطان سے پناہ مانگو تو کیا شیطان کوئی Important Agency  
 نہیں۔ یہ گمراہی ہے۔ ہم کیا کہہ رہے ہیں؟ ہم اس بات کو اور طرح سے سمجھتے  
 ہیں۔ وہ چیز جو تمہارے شعور کا حصہ بن جائے اس کو پہچانا کرو۔ وہ چیز جو تمہارے

ایمان کا حصہ ہے اُسے پچانا کرو۔ میں نے پہلے بھی بتایا تھا کہ اللہ اور اللہ کے فرشتے درود بھیجتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کا کوئی عمل درمیان میں شروع نہیں ہوتا۔ کیا کہا؟ کہ اللہ تعالیٰ 1985ء سے درود شریف شروع کر دے اور 1986ء میں بند کر دے، ایسا نہیں ہوتا۔ اللہ تو قدیم ہے۔ وہ کب سے درود بھیج رہا ہے؟ جب سے وہ ذات ہے اور جب تک اللہ بھیجنے والے گاتب تک وہ ذات ہے۔ قدیم کی محبت بھی قدیم ہو گئی قدیم کی چاہت بھی قدیم ہو گئی اور قدیم کا محبوب فانی نہیں ہوتا۔ اس لیے یاد رکھنا کہ صَلَّاً کا معنی نعوذ باللہ مگر اسی نہیں ہے۔ صَلَّاً کا معنی؟ تذبذب۔ کہ ہم نے آپؐ کو تشویش میں پایا تو ہم نے آپؐ کو سیدھا راستہ بتایا۔ آپؐ کو توبہ ایت کے لیے پیدا کیا ہادی بنا کے پیدا کیا ہادی جو ہے صَلَّاً نہیں ہوتا۔ ہادی کیسے صَلَّاً ہو سکتا ہے۔ انہیں توبہ ایت کے ساتھ بھیجا گیا۔ یہ اللہ اور اللہ کے محبوب ﷺ کے درمیان کی باتیں ہیں، اس لیے ذرا خیال رکھا کرو۔ آپؐ کو بات سمجھ آئی؟

سوال:

ترجمہ کرنے والوں نے ایسا لکھا ہے۔

جواب:

ترجمہ کرنے والوں نے بڑی کوشش کی ہے کہ حضور پاک ﷺ کو اپنے جیسا انسان ثابت کریں اور آپؐ کی کامیابی کو فتوحات کے ذریعے ثابت کریں۔ میں نے بتایا تھا کہ حضور پاک ﷺ کی سوانح حیات جسے ہم سیرت کہتے ہیں، سیرت کا علم ہی تمہارے پاس پیغمبرؐ کی زندگی کا علم ہے اور سیرت جو ہے وہ آپؐ کی دن

کی زندگی کا ریکارڈ ہے، رات کی زندگی کا ریکارڈ ہی نہیں ہے۔ یعنی رات کی زندگی تو تم لوگوں کے علم میں نہیں آتی۔ سیرت جو ہے وہ آپ کی زندگی میں بھی آپ کی سیرت تھی اور آپ کے بعد آپ کے جان شاروں نے جو کام کیا ہے وہ بھی آپ ہی کی سیرت ہے۔ آپ کے نام کے سہارے آپ کے دم کے سہارے آپ کے علم کے سہارے جو آپ کے جانے والوں مانے والوں اور چاہنے والوں نے کیا وہ بھی سیرت ہی میں شامل ہو گا۔ فقیروں کی کرامت بھی مجزات ہی میں شامل ہو گی اور وہ آپ کا مجزہ ہے۔ یعنی کہ آپ کی اتنی تاثیریں ہیں کہ آپ کے جانے کے بعد بھی آپ کی تاثیریں چل رہی ہیں۔ اس لیے یہ بات بڑے وصیان سے سمجھ لو کہ آپ کا وجود کیا ہے۔ کہیں ایسا نہ ہو کہ تم آپ کو نعوذ بالله سمجھ لینا، Ordinary نہیں ہیں، یہ ایک خاص مقام ہے۔ یہاں سے لوگ گمراہ ہوتے ہیں کہ ضالاً فھدی۔ یہاں پر فھدی پر زور لگاؤ۔ یہاں مرگی پڑتی ہے؟ جب فھدی ہو گیا تو اب ضالاً کیا ہے۔ یہاں سے آدمی گمراہ ہوتا ہے۔

آپ کا سوال یہ تھا کہ جب سارے پیغمبر ہدایت پا کر آتے ہیں، اللہ کی طرف سے مبعوث ہوتے ہیں تو پیغمبر کا ہر عمل آپ لوگوں کے لیے باعث تقلید ہے، پیغمبر کا عمل آپ لوگوں کے لیے سنت ہے تو کیا پیغمبر کے عمل میں غلطی ہو سکتی ہے؟ آپ بتاؤ۔ وہ تو آپ کے لیے تقلید ہے۔ بس یہی ہے راز اور اس کو پہچانو۔ ہر نبی ایسا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے آپ لوگوں کو یہ بات بتائی ہے۔ حضور پاک ﷺ کی زندگی، آپ کے مبعوث ہونے سے پہلے، بعثت کے اعلان سے پہلے

کی زندگی جو ہے وہ بھی منشائے قرآن کے مطابق ہے۔ یعنی قرآن کے نازل ہونے سے پہلے کی زندگی بھی قرآن کے نزول کے مطابق ہے۔ آپ صادق اور امین توبعت سے پہلے ہی ہیں، قرآن تواب آرہا ہے۔ یہ ہے بات سمجھنے والی۔ ایک اور بات سمجھو کر صداقت اور امانت کی وجہ سے پیغمبری نہیں ملی، صفات کی وجہ سے پیغمبری نہیں ملتی۔ وہ مونین جو حضور پاک ﷺ کے بیان کا علم اپنے پاس رکھتے ہیں انہیں وہ مرتبہ نہیں ملے گا۔ اب کسی آدمی کے پاس بفرضِ محال وہ صفات ہو جائیں یا وہ علم بھی ہو جائے تو کیا وہ پیغمبر ہو سکتا ہے؟ پیغمبر ہونا صفات کا نتیجہ نہیں ہے بلکہ صفات جو ہیں وہ پیغمبری کی عطا ہیں۔ اس لیے آپ یہ دیکھو کہ پیغمبر کب بنتا ہے؟ اللہ تعالیٰ ہر آدمی کو پیغمبر نہیں بناتا۔ یہ فانی کا باقی کی طرف سے مبوعث ہونا ہے۔ کوئی مقام تو ہے جہاں یہ دونوں ملتے ہیں، جب تک وہ مقام سمجھنا آئے تو اس پر بحث نہ کرو۔ کون سا مقام؟ جب پیدا ہونے والا اور مر جانے والا انسان باقی کے متعلق بیان کرتا ہے کہ اللہ ایسا ہے اور اللہ ویسا ہے۔ کون سا مقام ہے؟ یہ تجربہ آپ کو تو نہیں ہو سکتا۔ کون سا مقام ہے جہاں اللہ جو ہے بندے کے بازے میں یہ کہہ سکتا ہے کہ اس بندے کو ہم نے ایسے پیدا کیا ہے۔ یہ بات ہر آدمی کے لیے نہیں ہے۔ اس لیے پیغمبر کیا ہوتا ہے؟ اللہ کا فیصلہ۔ اللہ نے کہا کہ آپ کے بعد نبی نہیں ہوگا تو نہیں ہوگا۔ اس میں دقت کیا ہے؟ اللہ نے کہا کہ یہ میرے محبوب ہیں تو بس پھر مبارک ہو آپ محبوب ہیں۔ اب اللہ کے محبوب کے اندر کسی خامی کو Locate کرنے کی تمنا آپ کو ایمان سے خارج کر دے گی۔ اللہ کی ذات بے نقش ہے اور اللہ کا محبوب بھی بے نقش۔ کسی نقش کی تمنا یا کسی

خاتمی کی کوشش جو ہے یہ تمہیں مولوی ہونے کے باوجود مگر اکر دے گی۔ اس لیے استغفار کرنا بہت بہتر ہے۔ جب علماء نے یہ کہا کہ حضور پاک ﷺ ایسا کر لیتے تو ویسا ہو جاتا یہاں مگر اہی آگئی۔ آپ اللہ کے بے نقش محبوب ہیں۔

### حنت جمیع خصالہ

آپ کی ہربات ہی خوب صورت ہے، آپ کا ہر عمل خوب صورت ہے، ہربات صحیح ہے۔ آپ اگر فیصلہ کریں کہ محمد رسول اللہ کا نائیبل کاٹ دو، تب بھی صحیح ہے اور آپ فرمائیں کہ یہ لکھ دو، تب بھی صحیح ہے۔ جو آپ کہیں وہ صحیح ہے تحقیق نہ ہوتا بھی صحیح ہے۔ آپ فرماتے ہیں کہ مرنے کے بعد زندہ ہونا ہے، ہم نے زندہ ہونا دیکھا نہیں ہے لیکن آپ نے فرمایا ہے تو صحیح ہے۔ آپ نے فرمایا کہ اللہ ہے تو یہ صحیح ہے۔ ہم نے اللہ دیکھا ہے کیا؟ مگر اہ ہونے کے لیے یہ چھوٹا سا نکتہ بھی کافی ہے کہ اللہ پر نہیں ہے کہ نہیں ہے، پر نہ تو کرو مشکل ہی لگتا ہے۔ یہ دیکھو کہ جب حضور پاک ﷺ نے فرمایا ہے کہ اللہ ہے تو پھر ہے۔ اور اگر تم حضور پاک ﷺ کو Ordinary انسان سمجھنے لگ جاؤ گے تو تمہارے پاس نہ اللہ رہے گا، نہ حضور پاک ﷺ اور نہ تمہارا ایمان اور نہ ہی تم رہو گے۔ اللہ بے نقش ذات ہے، اس کے محبوب بے نقش ہیں، آپ نے جوار شاد فرمایا ہے وہ عین حق ہے برحق ہے۔

اب بتاؤ کہ کیا سوال بتا ہے؟

سوال:

نہیں بتتا۔

جواب:

بالکل ٹھیک ہے، نہیں بن سکتا۔ کسی کی محبت میں دخل نہ دو اللہ کے الفاظ  
کا معنی اپنی ڈکشنریوں سے مت بناؤ۔ اللہ جانے اور اللہ کے محبوب ﷺ جانیں۔

سوال:

مولانا رومؐ نے اس کے اور ہی معانی بتائے ہیں کہ سارا عرب گمراہی  
میں گھرا ہوا تھا اور پھر وہ ہدایت یافتہ ہو گیا۔

جواب:

یہ کوشش ہے اور ہم اس میں دخل نہیں دیتے۔ ہم مولانا رومؐ سے بھی دو  
قدم آگے ہیں کہ ہم اس میں عمل دخل نہیں دیتے۔ لکھنی آسان سی بات ہے۔  
مولانا رومؐ نے یہ کہا کہ He was surrounded by ignorance یعنی  
آپؐ کے ارد گرد جہالت تھی۔ یہ کہنے کی ضرورت ہی کوئی نہیں ہے، وضاحت کی  
ضرورت ہی کوئی نہیں ہے۔ اللہ کے معاملات اور اللہ کے محبوب ﷺ کے  
معاملات وہ دونوں جانیں۔ اس کے وہ جانے اور اُس کے یہ جانے۔ آپ محبت  
میں آگے چلو۔ اس میں تجویزیں نہ کرو اس کی تشریحیں نہ کرو۔ کبھی یہ بات نہ  
کرنا۔ پھر جب یہ کہو گے کہ آپؐ کے ارد گرد جاہل لوگ تھے، گراہ لوگ تھے، پھر  
ان سب کو اللہ نے پاک کر دیا تو یہ سوال آئے گا کہ کیا سارے پاک ہو گئے؟ کیا  
سارے ہدایت یافتہ ہو گئے؟ کیا پیغمبر کی موجودگی تمام کافروں کو اسلام پر لاتی  
ہے؟ کیا پیغمبر کے ساتھ لوگ جنگ نہیں کرتے، وہ لوگ کیوں ہدایت پر نہ  
آئے۔ یہ گمراہی کی دلیلیں ہیں۔ اور جو پیغمبر ﷺ کی ذات نے فرمایا وہ حق

ہے اور شکر کی بات ہے کہ تم تک پہنچا اور تمہارے ایمان کا حصہ بنا۔ اب اپنے ایمان کو بغیر شک کے محفوظ رکھو۔ کبھی سوال پیدا ہوں تو ان کے جواب کو اپنے دل سے دیکھو

ایک چیز یہ بتانے والی ہے کہ زندگی میں دو طرح کے لوگ ہیں۔ ایک وہ جنہیں کسی نے بتا دیا اور وہ مان کے چل پڑے۔ تحقیق نہیں کی۔ چونکہ بتانے والا معتبر ذریعہ ہے، انہوں نے فرمادیا اور ہم چل پڑے۔ ایسے آدمی عام طور پر سہولت میں رہتے ہیں اور کامیاب ہو جاتے ہیں۔ کچھ لوگ ہیں جو کہتے ہیں کہ ہم تحقیق کریں گے۔ تحقیق کرنے کے لیے ایک Maturity چاہیے۔ جب تک ذہن پوری طرح Mature نہ ہو، تحقیق نہیں ہو سکتی۔ غیر پختہ ذہن کے ساتھ تحقیق کرنے والا ذہن کی ساری چلا بھی ضائع کر بیٹھتا ہے اور تحقیق نہیں ہو سکتی۔ تحقیق بند بھی نہیں کی گئی، یہ حکم ہے کہ غور کرو۔ اب یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کب غور کرو اور کب غور نہ کرو تاکہ آپ لوگوں کو آسانی ہو جائے۔ اگر آپ کا ایمان قوی ہو گیا تو یہ فیصلہ کر لیا جائے کہ آپ نے اس راستے کو چھوڑنا نہیں ہے، تو پھر غور کرو۔ آپ بات سمجھ رہے ہیں؟ کہ یہ نکتہ سمجھنہیں آ رہا۔ اب وہ نکتہ آپ کو سمجھا آجائے گا کیونکہ ایمان کی قوت سے یہی وہ سوال حل ہونا ہے۔ اور اسی سوال نے ایمان کو توڑنا ہے، وہ سوال ہی ایمان کو توڑنے والا ہے۔ ایمان توڑنے والا سوال یہ ہے کہ اللہ نے ہمارے ساتھ کیا کیا۔ بر باد کر کے رکھ دیا ۔۔۔ دوسرا یہ کہے گا کہ اللہ نے جو بھی کیا اُس نے ہمیں ماننے والا بنایا اور ہم ایمان پر قائم ہیں، یہ اللہ کی مہربانی ہے۔ اب وہی سوال ایمان ساز ہے اور وہی سوال ایمان شکن

ہے۔ ایک سوال ہے کہ کربلا گزر گئی ماننے والے شکست کھا گئے۔ کیا ماننے والے  
 شکست کھا گئے یا فتح ہوئی؟ بظاہر شکست ہوئی۔ ماننے والوں نے اپنی اس ابتلائو  
 اللہ کا امر کہہ کے ابتلائو تسلیم کر لیا اور تسلیم و رضا کا پورا باب کھول گئے۔ اور جو  
 انکار کرنے والے ہوتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ اللہ نے مراد یا۔ یہی ایک بات ہے  
 جو کافروں کو سمجھ نہیں آتی کہ مسلمانوں کی یہ حالت ہے اور پھر بھی اپنے دین کو سچا  
 کہتے ہیں۔ اصل مسلمان کہتا ہے کہ جب یہ حالت ہے تب تو ہم دین کو سچا کہہ  
 رہے ہیں۔ دین کا سچا ہونا کسی حالت کا نام نہیں ہے بلکہ یہ آپ کے خیال کا نام  
 ہے۔ ایک نے کہا کہ آج تک کوئی دعا منظور نہیں ہوئی اور دوسرے نے کہا کہ  
 دین کو چھوڑ دو۔ کہتا ہے کہ میرا دین یہ ہے کہ دعا منظور ہو کہ نہ ہو میں اسی دین پر  
 چل زہا ہوں۔ ایک کہتا ہے کہ جب ہم خانہ کعبہ میں حج کرنے گئے تو بڑی ہی  
 ابتلاء افرات فری اور پریشانی تھی؛ زکام نزلہ، کھانی ہو گیا۔ دوسرے نے کہا کہ چھوڑ  
 دیا ہوتا۔ اس نے کہا کہ اس کے باوجود جو لطف آیا تو ہم نے حج جاری رکھا۔ یہ تو  
 ہو گیا آدھے سفر والا، لیکن جو اور ایمان والا ہوتا ہے اُسے پتہ ہی نہیں ہوتا کہ نزلہ  
 اور زکام کیا ہے، وہ اپنا حج کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ میں نے دیکھا ہی نہیں کہ مجھے  
 کیا ہوا ہے۔ یہ ہے آپ کے اعتقاد کی پختگی، یہ حالات کی ناپختگی سے بے نیاز  
 ہے۔ کیا کہا؟ اعتقاد کی جو پختگی ہے وہ حالات کی ناہمواری سے بے نیاز ہوتی  
 ہے۔ اگر حالات خراب ہوں تو اُسے پرواہ نہیں ہوتی اور وہ کہتا ہے کہ ہمیں پتہ ہی  
 نہیں کہ حالات ہوتے کیا ہیں بلکہ ہمیں تو خیال کا پتہ ہے۔  
 اس لیے زندگی میں جب کبھی سوالات پیدا ہونا شروع ہو جائیں تو یہ

سمجھو کر یہ سوالات ہی ایمان شکن ہوتے ہیں اور سوالات ہی ایمان ساز ہوتے  
 ہیں۔ جن کو اللہ قریب کرنا چاہتا ہے ان پر سوال نازل فرماتا ہے کہ غور کر کہ میں  
 ہوں کہ نہیں ہوں۔ اللہ کو تم نے مان تو لیا ہے، اب جانے کا سفر ہے۔ اور جس نے  
 بھاگ جانا ہوا، سوال اس کو بھاگ دیتا ہے، اسے خیال آتا ہے کہ پتہ نہیں اللہ ہے کہ  
 نہیں ہے، تم ایسے ہی وقت ضائع کر رہے ہو۔ اس لیے سب سے پہلے اپنے  
 ایمان کو پختہ کرو۔ ایمان کیا ہے؟ کہ ہم نے ایک دیکھے ہوئے خدا کو مانا ہے اور  
 ہم نے ایسا مانا ہے کہ وہ ہمارا کام کرے یا نہ کرے ہم مانیں گے، وہ ہمیں دیکھئے نہ  
 دیکھے، ہم اُسے مان رہے ہیں اور ہم ہر حال میں اُسے مانتے رہیں گے، زندگی میں  
 اس کو مانیں گے، موت میں اس کو مانیں گے، مرنے سے پہلے اُسے مانیں گے  
 مرنے کے بعد اس کو مانیں گے، غربتی میں بھی مانیں گے، امیری میں بھی مانیں  
 گے، صحت میں مانیں گے اور بیماری میں بھی مانیں گے۔ اب اللہ سے علیحدہ  
 ہونے کی کوئی وجہ نہیں رہ گئی تو پھر تحقیق کرو۔ ایمان قائم ہو گیا۔ اب بتاؤ کہ یہ کیا  
 ہے۔ اپنابن کے سوال کرو گے تو پھر سوالوں کا جواب ملے گا اور غیر بن کے سوال  
 کرو گے تو والله خیر المذکرین اللہ اڑا کے رکھ دے گا۔ اس لیے عام مسلمانوں  
 میں، نوجوان ذہنوں میں پریشانی کہاں سے پیدا ہوتی ہے؟ جب وہ جھنجلا جاتے  
 ہیں، پریشان ہو جاتے ہیں۔ سوال پیدا ہونا تو بالکل جائز ہے لیکن سوال کے ساتھ  
 جب وہ فیصلے پر آ جائیں تو انہیں کہو کہ یہ فیصلہ کرو کہ ایمان کا فیصلہ نہیں بدلتا۔ مثلاً  
 ہیک پچے کا باپ ہے اور پچھے کا باپ سے جھگڑا ہو گیا۔ فیصلہ یہ ہے کہ کہنا باپ کا  
 مانا ہے۔ باپ کہتا ہے کہ یہ میرا حکم ہے۔ اگر حکم ہے تو پھر سر تسلیم خم ہے۔ اب

مان لو۔ مطلب یہ ہے کہ اگر بغاوت نہ ہو تو بحث کی اجازت ہے۔ بغاوت کا امکان ہو تو بحث کا خیال ہی تمہیں گمراہ کر دے گا۔ اس لیے اللہ تعالیٰ نے یہ فرمایا کہ یاد رکھنا کہ کوئی ایسا نہیں جو مجھ سے یہ پوچھے کہ میں نے ایسا کیوں کیا بلکہ تم سے پوچھا جائے گا کہ تم نے ایسا کیوں کیا۔ بل ہم یہ سئلوں بلکہ انہی لوگوں سے پوچھا جائے گا۔ بجائے اس کے کہ تم اللہ سے پوچھو تم اپنے سوالوں کے جواب دینے کی تیاری کرو۔ اس لیے اپنوں سے بات ہو سکتی ہے اور بیگانوں کو سوال کا حق ہی نہیں پہنچتا۔ زندگی میں جب کبھی سوال ہوں تو سوالوں کو آپ نے ایمان کی قوت سے حل کرنا ہے، بیزاری میں سوال گمراہی پیدا کر دے گا۔ ہم نے آپ کے لیے کچھ سوال اکٹھے کیے ہیں جو آپ کو بتائے جائیں۔ یہ سوال عام طور پر اس عمر میں آپ پر نازل ہو سکتے ہیں اور پھر ان سوالوں کا جواب ایمان اور یقین کی روشنی میں حل کیا جائے۔ چنتائی صاحب پڑھ کے سنائیں گے۔ یہ سوال غور سے سنو۔ یہ سوال اگر زندگی میں کبھی آئیں تو ان کے جواب کے لیے رجوع کرنا چاہیے، پھر ہم آپ کو اس کا جواب بتائیں گے یعنی کبھی ان میں سے کوئی سوال آپ کو کھلکھلے، کوئی سوال ہو تو۔ اس مضمون کا نام ہے ”سوال یہ ہے کہ“۔

سوال:

کیا زندگی دینے والا زندگی واپس لینے کے علاوہ بھی اس پر کوئی اختیار رکھتا ہے؟ اگر ہے تو وہ کیا ہے؟

جواب:

سوال کی وضاحت یہ ہے کہ یہ تو اس کا حق ہے کہ زندگی دے دی اور وہ

و اپس لے جائے گا، اس کے علاوہ بھی کیا اس کا حق ہے؟ جب یہ سمجھنہ آئے کہ کیا  
ہے اور ہے تو کیا ہے تو غور کرو کہ کیا وہ حق نظر آتا ہے، محسوس ہوتا ہے، کیا وہ جتنا  
جاتا ہے، کیا صرف ہمارے خیال کا ہی حق ہے؟ سوال کو سمجھو اور دل میں رکھو۔  
مثال کے طور پر انہوں نے کہہ دیا کہ حق ہے تو اب بتاؤ کہ کیا حق ہے؟

**سوال:**

زندگی کے ساتھ حواسِ خمسہ دیئے روزی دی اور چیزیں دیں۔

**جواب:**

وہ تو اس نے کافروں کو بھی دیے ہیں۔ حق کیا ہے؟

**سوال:**

حق یہ ہے کہ اس کی رضا پر ہیں۔

**جواب:**

نہ رہے تو پھر حق کیا ہوا؟ جانی لینے والا حق تو ہر ایک کے ساتھ ہے۔  
زندگی واپس لینے کا اس کا حق تو نظر آ رہا ہے کہ وہ لے جائے گا۔ باقی تو نظر نہیں  
آ رہا۔ کوئی اس کی رضا پر ہے یا نہ رہے وہ زندگی تو واپس لے لے گا۔ آپ  
ایمان والوں کا یہ بیان ہے کہ اس کا حق ہے کہ اس کی رضا پر ہیں اگر نہ رہیں تو؟

**سوال:**

پھر تو حق ادا نہ ہوا۔

**جواب:**

یہ آپ کہہ رہے ہیں۔ موت کا اس کا جو حق ہے وہ تو نظر آ رہا ہے اور

اطاعت کا جو حق ہے وہ نظر نہیں آ رہا۔ باقی بیان میں ہے، عمل میں آئے یا نہ آئے۔ یہ وقت ہے۔ سوال کہاں پیدا ہو رہا ہے؟ جو چیز مشاہدے میں ہے، جیسے موت مشاہدے میں ہے اور باقی مشاہدے میں نہیں ہے، باقی آپ لوگوں کے صرف احساس اور ایمان میں ہے۔ اور جو کم ایمان والا ہے اس کے احساس میں بھی نہیں ہے۔ سوال یوں بتتا ہے۔

آگے پڑھو — دوسرے سوال

سوال:

کیا خالق مخلوق کے تجربے یا مشاہدے میں آ سکتا ہے؟  
کیا خالق مخلوق کی آواز اور پکار پر ان کی امداد کرتا ہے؟ کیا ہمیشہ ایسے ہوتا ہے؟

کیا خالق اپنے ماننے والوں اور نہ ماننے والوں میں تخلیق کے حوالے سے کوئی امتیازی سلوک کرتا ہے؟

جواب:

یعنی کیا کوئی ایسا مقام آتا ہے کہ دوائی مسلمان پا اثر کرے اور کافر پر نہ کرے؟ اگلا سوال۔

سوال:

کیا ہر انسان کو یکساں صلاحیت کے ساتھ پیدا کیا جاتا ہے یا انگ صلاحیت کے ساتھ؟

جواب:

سوال یاد رکھو کہ صلاحیتیں برابر دی گئی ہیں یا الگ الگ دی گئی ہیں؟

سوال:

کیا بد صورت اور خوب صورت انسان ہوتے ہیں؟ بد صورت کسی غلطی کی سزا کے طور پر بد صورت پیدا ہوتا ہے اور خوب صورت کسی نیکی کے دم سے خوب صورت ہوتا ہے؟

جواب:

یعنی بد صورت کیسے پیدا ہو گیا اور خوب صورت کیسے پیدا ہو گیا؟ آگے۔

سوال:

کیا پیدائش سے پہلے بھی کوئی نیکی بدی ہوتی ہے؟

جواب:

یعنی جس کے انعام اور سزا کے طور پر وہ خوب صورت ہوا یا بد صورت ہوا۔ بات صحح آئی؟ ہاں آگے

سوال:

کیا انسانوں کے اٹھدہام میں ایک آدمی اپنے ایمان کے حوالے سے اپنا امتیاز ثابت کر سکتا ہے؟

جواب:

کیا کوئی یہ ثابت کر سکتا ہے کہ جو سارے لوگ ہیں میں ان میں زیادہ ایمان رکھتا ہوں۔ کیا آپ کے پاس ایمان پختہ ہے جو لوگوں میں ثابت کیا جاسکتا

ہے؟ سارے لوگ ہوں اور کوئی یہ کہے کہ میرا ایمان زیادہ ہے تو وہ کیسے ثابت کرے گا۔ کیا یہ بات ثابت ہو سکتی ہے؟

### سوال سنتے جاؤ

سوال:

کیا ہونا اور نہ ہونا سب کے لیے نہیں ہوتا؟

جواب:

ہونا اور نہ ہونا ہوتا رہتا ہے، سب کے لیے یہ ہے کہ وہ ہیں اور پھر نہیں ہیں، کافر بھی چلا گیا اور مومن بھی چلا گیا۔ پھر فرق کیا ہے؟

سوال:

کیا ماننے والے شکست سے دوچار نہیں ہوتے؟

جواب:

اس کو ماننے والے اس کا نام لینے والے شکست، قید، فال آف ڈھاکہ ایک لاکھ مسلمان قیدی، اللہ کے نام پر نعرہ تکبیر اور جیل خانہ کیا ایسا نہیں ہوتا؟ آپ کی تاریخ میں ہوا کہ نہیں ہوا؟ ہوا! ہمارے پاس مردان سے ایک پھان آیا اور کہنے لگا کہ اور تو اور ایک ہندو زنافی نے ہمیں شکست دے دی۔ یعنی اندر را گاندھی۔ اس سے سوال پیدا ہو گیا۔ آگے پڑھو

سوال:

کیا نہ ماننے والے سرفراز نہیں ہوتے۔

جواب:

ہزار بار ہوئے۔ حالانکہ روس خدا کو نہیں مانتا اور ہم ماننے والے  
ڈرر ہے ہیں۔ عجیب بات ہے آگے.....

سوال:

کیا تسلیم کا انعام شہادت ہے؟

سوال:

کیا اس کا انعام شہادت ہی ہے اور ماننے والے شہید ہی ہوتے جائیں  
گے۔ کیا ماننے والا کمزور ہونے کے باوجود کبھی فتح بھی ہو سکتا ہے؟ کیا کربلا کبھی  
کمزور کے لیے بھی ہے کہ وہ فتح بنے؟ کیا کبھی یزید کو بھی شکست ہوئی ہے؟  
آگے چلو۔

سوال:

کیا کمزور و وجود فتح ہو سکتا ہے؟

جواب:

وہ کمزور ہے اور پڑائی ”ڈاٹھے“ سے ہے، پاکستان اور روس کی لڑائی ہو  
جائے تو کیا آپ اندازہ لگاسکتے ہو کہ پاکستان جیت سکتا ہے؟ کیا کبھی ایسا ممکن  
ہو سکتا ہے؟ یہ سوالات ہیں ہاں آگے۔

سوال:

کیا خالق کو نہ ماننے والے خالق کی کائنات کے مالک ہو سکتے ہیں۔

جواب:

اندازہ لگاؤ، روزہی ہوئے پڑے ہیں۔ خالق کی کائنات ہے اور امریکہ مالک ہوا پڑا ہے، روس مالک ہوا پڑا ہے، چین مالک ہوا پڑا ہے، جو چاہیں فیصلہ کر دیں، آپ کی سیکورٹی کو Insecure کر دیں۔ کائنات اللہ کی ہے، ہم اس کے ماننے والے ہیں اور وہ نہ ماننے والے ہیں۔ نہ ماننے والے ماننے والوں کو فتح سکتے ہیں۔

سوال:

کیا اس زمین پر با غیوب کی حکومت تو نہیں؟

جواب:

یہ سوچا جائے کہ کیا باغی حکومت تو نہیں کر رہے؟

سوال:

کیا ایمان رکھنے والے پر یہاںی حالات کا شکار تو نہیں؟

جواب:

چاروں کی زندگی ہے اور ایمان والے کے لیے اس میں پر یہاںیاں ہی پر یہاںیاں ہیں، کبھی پیسہ نہیں اور کبھی حالات ٹھیک نہیں ہیں۔ یعنی کہ وقت ہی دقت ہے بے چارے مسلمانوں پر بر ق گرتی ہے۔

سوال:

کیا ماننے والوں کو پر یہاں رکھا جاتا ہے؟

جواب:

یہ بے چارے کب تک پریشان رہیں گے۔ لبنان پریشان ہے، عراق پریشان ہے، ایران پریشان ہے، افغانستان پریشان ہے، بنگلہ دیش پریشان ہے، ہندوستان کا مسلمان پریشان ہے، پاکستان میں بھی یہ شروع ہو گئے کیا یہ ماننے والے کی سزا ہے؟

اگلا سوال

سوال:

فرعون باغی ہے لیکن بادشاہ ہے، موسیٰ ﷺ دوست ہیں لیکن بے دوست و پا۔ کیوں؟

جواب:

کمال ہے باغی ہے لیکن اس کو بادشاہی دے دی اور اور موسیٰ ﷺ کو باہر نکال دیا، پیغمبر بنادیا لیکن در بدر کر دیا گتا خ اور باغی کو بادشاہی دے دی، باغی ہے لیکن تخت کا مالک ہے۔ یہ بھی ہو سکتا تھا کہ موسیٰ ﷺ کو بادشاہی دے دیتا اور فرعون کو باہر نکال دیتا۔ لیکن ایسا نہیں ہے۔ اگلا سوال

سوال:

کیا دعا میں ہمیشہ منظور ہوتی ہیں؟ کبھی کبھی منظور ہوتی ہیں یا کبھی نہیں؟

جواب:

روز ہی آپ کے ہاں ہوتا ہے کہ یہ دعا مائی ہے، پچھلے دو سال سے ہم

دعا مانگ رہے ہیں، ایک خاص دعا۔ کب سے دعا مانگ رہے ہیں، کبھی منظور ہوگی؟ سوال یہ ہے کہ کیا ہمیشہ ہر ایک کی دعا منظور ہو جاتی ہے؟ اپنے دل میں اس کا جواب ڈھونڈو۔ کیا دعا ہمیشہ منظور ہوتی ہے یا کبھی کبھی منظور ہوتی ہے یا کبھی نامنظور یا کبھی بھی منظور نہیں ہوتی؟

سوال:

کیا دعا سے نتائج اور جو بہت کے رشتے ٹوٹ سکتے ہیں؟

جواب:

یعنی ایک وجہ اور نتیجہ ہے کہ یہاں سے وہاں تک جانا ہے، تین کے ذریعے جائیں یا ہوائی جہاز کے ذریعے جائیں یا بس کے ذریعے \_\_\_\_\_ دعا مانگ اور بغیر وجہ کے پہنچ جا۔ کیا آپ نے ایسا کبھی دیکھا؟ کیا آپ کے ساتھ ایسا ہوا کہ دعا پشاور میں مانگی ہوا اور آنکھ کھلی ہو تو لاہور میں ہوں، گاڑی کے بغیر \_\_\_\_\_ پھر دعا کیا کرتی ہے، اگر سبب اور نتیجے کو نہیں توڑتی تو اور کیا کرتی ہے؟

سوال:

کیا صرف دعا کے ذریعے وہ نتیجہ مل سکتا ہے جس پر دعا کے علاوہ کوئی اور استحقاق نہ ہو؟

جواب:

جب ہم دعا کو منظور ہوتے ہوئے دیکھتے ہیں تو ہمیں اور بھی وجہ مل جاتی ہے کہ اس کی وجہ یہ بھی ہے۔ مریض صحت یا بہو گیا تو کہیں گے کہ ڈاکٹر کا نسخہ بھی موجود ہے۔ کیا آپ نے ایسا واقعہ دیکھا کہ دعا کے علاوہ کوئی اور وجہ نہیں تھی

اور دعا منظور ہوئی تو وہ نتیجہ نکل آیا۔ مثلاً کشتی کے ڈوب جانے میں اب کوئی اور بات باتی نہیں تھی اور دعا ہو گئی تو کشتی نہیں ڈوبی۔ کیا آپ نے ایسی بات دیکھی؟

سوال:

کیا بآنجھ پین باراً ور ہو سکتا ہے؟

جواب:

جو ہمیشہ کے لیے Barren ہے کیا وہ Fertile ہو سکتا ہے؟

جو ہے Fertile کیسے ہو گا جب تک کوئی سائینٹیفیک کارروائی نہ ہو۔ کیا دعا سے ہو سکتا ہے؟

سوال:

کیا کسی پیغمبر کی کوئی دعا نامنظور ہوئی ہے؟

جواب:

کئی دفعہ۔

سوال:

کیا کسی کافر کی کوئی آرزو بھی پوری ہوئی ہے؟

جواب:

تقریباً ہمیشہ۔

سوال:

کیا ہماری محنت نصیب کے تابع ہے؟

جواب:

کیا نصیب تھا تو وہ محنت ہو رہی تھی؟ کیا محنت سے ہم نصیب کو بدل سکتے ہیں؟

سوال:

کیا نصیب محنت کے تابع ہے؟

جواب:

اگر محنت کریں تو کیا نصیب بدل جاتا ہے؟ کیا مزدور صبح سے شام تک محنت نہیں کرتا؟ اس کا نصیب پھر غربی ہی غربی ہے۔

سوال:

کیا نصیب بدل سکتا ہے؟

کیا نصیب کو بدلنے والی شے بھی نصیب ہی کہلاتی ہے؟

جواب:

اگر نصیب بدل جائے تو بدلنے کے بعد جو شے ہے وہ بھی نصیب ہے۔

اگر مقدر بدل گیا تو بدلنے والی شے کیا تھی؟ وہ بھی مقدر ہے۔

سوال:

کیا نصیب کو نصیب بدلتا ہے؟

جواب:

جب نصیب بدل گیا تو بدل جانے والا کیا تھا؟ وہ بھی میرا نصیب تھا۔

اب کتنے نصیب بن گئے؟ دو۔

سوال:

کیا دو نصیب ہوتے ہیں، تبدیل کرنے والا اور تبدیل ہونے والا؟

جواب:

یہ کیسے ہو سکتا ہے۔ تبدیل کرنے والا اگر نصیب ہے تو تبدیل ہونے والا بھی نصیب تھا؟ نگاہِ مردم و موسن نے تقدیر بدل دی۔ اگر وہ تقدیر ہے تو کیا بدل سکتی ہے؟

سوال:

کیا بیماری دعا سے دور ہوتی ہے یا دو اسے؟

جواب:

اگر دعا سے دور ہوتی ہے تو دو حرام ہو گئی، اگر دو اسے دور ہونی ہے تو دعا کا تکلف کیا کر رہے ہو ظاہراً اکثر صاحبِ کملو، ہم کیوں کنفوژن میں آئیں۔

سوال:

کیا وقت بد لئے کا کوئی موسم ہوتا ہے؟

جواب:

کیا کوئی وقت ہوتا ہے کہ موسم بدلت جائے کہ اب مسلمانوں پر اچھا وقت آگیا، اب ہم برے وقت سے گزر رہے ہیں۔ کیا یہ کائنات کے کوئی موسم ہیں؟ یا یہ کوئی ہماری اپنی غلطیاں ہیں۔ 1947ء میں یہی قوم تھی جو ملک بنارہی تھی، غلام مسلمان ملک بنارہی تھے اور آج آزاد مسلمان ملک توڑ رہے ہیں۔ کیا وہ موسم اچھا تھا؟ کیا یہ موسم خراب ہے؟ یہ کیا بات ہے؟ ایک وقت تھا کہ گاؤں

کے رہنے والے لاہور میں آ کے جائیداد بنا رہے تھے، لاہور میں خوش تھے اور اب  
کہتے ہیں کہ میں لاہور سے پریشان ہوں، جی چاہتا ہے کہ گاؤں واپس چلا  
جاوں۔ وہ آنے کا موسم تھا اور یہ جانے کا موسم ہے۔ یہ کیا ہے؟ وہی انسان اس  
جگہ سے گھبرا گیا جس جگہ پروہ اطمینان سے بیٹھا تھا۔ کیا یہ کوئی موسم ہوتا ہے؟ یا یہ  
کوئی غلطی ہوتی ہے؟ یہ کوئی عمل ہوتا ہے؟ ایک وقت میں آپ خوش ہوتے ہیں  
کہ ان ماں باپ کے گھر میں پیدا ہوئے، پھر شرمende ہوتے ہیں کہ ان ماں باپ  
کے گھر ہم نے کیا پیدا ہونا تھا۔

سوال:

کیا امید اور خوف کے زمانے ہوتے ہیں؟

. جواب:

کیا یہ زمانے ہوتے ہیں؟ مثلاً اب مسلمانوں کی امید کا زمانہ آ گیا،  
اب خوف کا زمانہ آ گیا، تمام مسلمان پریشان ہیں، جیسے میں نے بتایا تھا کہ انڈیا  
بنگلہ دیش اور پاکستان کے مسلمان پریشان ہیں۔ کیا یہ کوئی زمانہ ہے؟ یہ کیا  
ہو رہا ہے؟ کیا کائنات میں ٹائم ہی ایسا آ گیا ہے کہ سارے مسلمان پریشان  
ہیں۔ لبنان سے لے کر انڈونیشیا تک کے مسلمان۔

سوال:

کیا سکون آسمانوں سے نازل ہوتا ہے یا یہ اپنے خیال سے نازل

ہوتا ہے۔

جواب:

سکون کدھر سے آتا ہے؟ کیا یہ اوپر سے بارش کی طرح آتا ہے یا اگر اندر ہی خیال ٹھیک ہو جائے تو سکون آ جاتا ہے۔

سوال:

کیا سکون خود گریزی کا نام ہے یا بے عملی کا عمل؟

جواب:

کہیں ایسا تو نہیں ہے کہ اپنی زندگی کو بھول جانے کا نام سکون ہے۔ ”میں سکون سے ہوں کیونکہ دفتر جو نہیں گیا“۔ اس کا نام سکون تو نہیں ہے۔ کہتا ہے کہ نہ دفتر کی فائلیں نظر آئیں گی اور نہ ضمیر ملامت کرے گا، ہم سکون سے ہیں۔ کیا ایسا تو نہیں ہے؟ خود گریزی اپنے آپ سے فرار ہے۔ بے عملی کا عمل یہ ہے کہ آرام سے بیٹھے ہیں، دفتر نہیں گئے، سکون مل گیا۔ کارخانے نہیں گئے، سکون مل گیا۔ کہیں ایسا سکون بے عملی کا زمانہ تو نہیں ہے؟

سوال:

کیا ایمان والے کافروں کی بنائی ہوئی آسائشیں خرید کر سکتے ہیں؟

جواب:

تم ہو مسلمان اور خرید کے لائے ہو جاپان کی گاڑی۔ کہتا ہے کہ جاپان والے لوگ کافر ہیں۔ تم کافروں کا سامان خریدتے ہو اور مومن کھلاتے ہو۔ تم کرتے کیا ہو۔ کہتا ہے کہ یہ کیا چیز ہے؟ یہ امریکہ سے آئی ہے۔ اگر یہ امریکہ سے آئی ہے تو مسلمان ہونے کی حیثیت سے کیا کر رہے ہو؟ یہ خیال کرو۔

سوال:

کیا امپورٹ اور ایکسپورٹ کا سارا نظام قابل غور تو نہیں!

جواب:

اس پر غور کرو کہ یہ کیا نظام ہے۔

سوال:

کیا یہود سے اسلحہ لے کر ہندو کے خلاف جہاد کیا جاسکتا ہے؟

جواب:

اسلحہ کہاں سے لو گے؟ یہودی سے۔ لڑنا کس کے ساتھ ہے؟ ہندو کے ساتھ۔ کیا یہ جہاد ہو گا۔ کافر سے اسلحہ لے کر کافر کے خلاف لڑنا کیا جہاد ہو سکتا ہے؟ یہ غور طلب ہے۔

سوال:

کیا ایک مسلمان ملک دوسرے مسلمان ملک کے خلاف جہاد کر سکتا

ہے؟

جواب:

کیا عراق ایران جہاد میں ہیں کہ جہالت میں ہیں۔ کیا مسلمان کا مسلمان کے خلاف جہاد ہو سکتا ہے۔

سوال:

کیا مومن ہونے کے لیے کسی ادارے سے سند یا فتحہ ہونا ضروری

ہے؟

جواب:

کیا اس پر جماعت اسلامی کی مہر ہو، تبلیغی جماعت کی مہر ہو، دین بندی کی مہر ہو یا بریلوی کی مہر ہو۔ کیا وہ مومن بناتے ہیں یا تمہارا اپنادل مومن ہے؟  
سوال:

کیا ہم ایسے شخص کو کافر کہہ سکتے ہیں جو خود کو مومن کہے؟

جواب:

وہ کہتا ہے کہ میں مومن ہوں اور تم کہتے ہو کہ وہ کافر ہے۔ سارے علماء کے سب علماء کے خلاف فتوے موجود ہیں۔ سب ایک دوسرے کے خلاف فتوئی لگاتے ہیں۔ مسلمانوں کا فیورٹ طریقہ یہی ہے کہ جو مقابلے کا دوسرا مولوی ہو اس کے خلاف فتوئی کرو کافر ہے۔

سوال:

کیا اعمال کو نیت سے پہچانا جاتا ہے یا نتیجے سے؟

جواب:

یہ فیصلہ کرو۔ جب نیت سے پہچانا جاتا ہے تو پھر نتیجے کی کیا بات ہے۔ جس کی نیت اچھی ہو اور نتیجہ براہو تو کیا کریں؟ تم اسے براہی کہو گے لیکن اس کی نیت اچھی ہے۔

سوال:

بڑا مشکل سوال ہے۔

جواب:

مشکل تو ہے لیکن اگر کبھی یہ نوجوانوں کے ذہن میں اٹک جائے تو گمراہ ہونے کا اندیشہ ہے۔ اس لیے میں یہ سوال بتا رہا ہوں۔ یہ سوال زندگی میں آئیں گے۔ اگر نیت اچھی ہو، عمل برا ہو تو نتیجہ اچھا نہیں نکلا گا۔ یہاں غور کرنا پڑے گا۔ وہ کہے گا کہ میری نیت تو اچھی تھی، میں نے فقیر کو خیرات دی، اس کی طرف روپے کا سکھ پھینکا، وہ اس کی آنکھ میں لگا، آنکھ پھوٹ گئی۔ نیت اچھی تھی، نتیجہ بر انکلا۔ اسی طرح آپ سے کوئی سائل مانگنے کے لیے آئے، وہ کہے کہ میں بھوک سے مر رہا ہوں، آپ اُسے نہیں دیتے، اس لیے نہیں دیتے کہ وہ ہمت کرے، کھائے پیے۔ وہ بیچارہ بھوک سے مر گیا۔ اب وہاں پر نیت کیا کرے گی۔

سوال:

کیا نیت جاننے کا بھی کوئی علم ہے؟

جواب:

اب بتاؤ کہ کسی کی نیت کو کیسے پہچانو گے؟ ایک دفعہ ایسا واقعہ ہوا کہ حضور پاک ﷺ کے زمانے میں جنگ تھی، ایک کافرنے مرنے سے پہلے کلمہ پڑھ لیا۔ صحابہ کرام میں سے کسی نے اس کو قتل کر دیا۔ حضور پاک ﷺ تک بات پہنچی کہ اس نے مرنے سے پہلے کلمہ پڑھ لیا تھا تو آپ نے قتل کرنے والے سے پوچھا کہ تو نے قتل کیوں کیا۔ انہوں نے کہا کہ اس نے نفلی کلمہ پڑھا تھا۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ تم نے دل کو کھول کر دیکھ لیا تھا؟ تو یہ جاننے کا علم کیا ہے کہ اس کی نیت

کیا تھی۔

سوال:

کیا ظاہر علم اور غنی علم الگ الگ علوم ہیں؟

جواب:

یہ سوال پیدا ہو گا، روز ہی آئے گا کہ کیا ظاہر کا علم اور ہے اور باطن کا علم اور ہے؟ کیا وقتم کے علم ہیں؟ یہ کیا علم ہے؟ یہ سوال پیش آتا ہے

سوال:

کیا مجبور کا گناہ ہوتا ہے؟

جواب:

جو مجبور ہے اس کا کیا گناہ ہوتا ہے، وہ تھا ہی مجبور۔ اس کے اوپر سے گناہ کا پہیہ گز ر گیا۔ اس کی کیا غلطی؟

سوال:

کیا بے بس جواب دہ ہے؟

جواب:

جب بے بس ہے تو کیا جواب دہ ہے۔ لنگڑے آدمی سے دوڑ کا نتیجہ کیا پوچھتے ہو۔ وہ بے چارہ تھا ہی لنگڑا۔

سوال:

کیا پابند آزاد کہلاتا ہے؟

جواب:

جو پابند ہو وہ آزاد کیسے ہے۔ جب آپ پابند ہوں، ویزے کی پابندی ہو تو کیا آزادی ہے۔ اگر آپ کو یہ کہہ دیا جائے کہ لاہور کے آدمی صرف لاہور میں رہیں تو مرہی جاؤ گے۔ آپ لاہور سے باہر نہیں جاسکتے، یہ کہہ دیا جائے تو آپ کا دم جس ہو جائے گا، Death ہو جائے گی تو پابند آزاد نہیں ہے۔

سوال:

کیا عبادت عابد کی مجبوری ہے کہ اختیار؟

جواب:

اختیار تو توب ہے جب عبادت چھوڑنے پہ بھی اختیار ہو۔ عبادت کرنے اور چھوڑنے پہ اختیار نہیں ہے بلکہ یہ مجبوری ہے۔

سوال:

کیا کائنات کی ہرشے خالق کی تسبیح بیان کر رہی ہے؟

جواب:

یا اللہ کہہ رہا ہے کہ یسبح اللہ ما فی السموات و ما فی الارض کائنات میں، آسمانوں میں اور زمین میں جو چیز ہے وہ اللہ کی تسبیح بیان کر رہی ہے۔ جب ہرشے تسبیح بیان کر رہی ہے تو گراہ کون ہے؟

سوال:

کیا تسبیح بیان کرنے والی شے باغی ہو سکتی ہے؟

جواب:

اللہ کا ارشاد ہے کہ یسوع مسیح مافی السموات و ما فی الارض اس میں جو وہا فی الارض ہے اس میں کلہم ہیں، وہ تسبیح بیان کر رہے ہیں، کیا وہ گمراہ ہو سکتے ہیں؟

سوال:

کیا سرکش کو سرکشی فطرت انہیں ملی؟

جواب:

پہلا سرکش شیطان ہے، اُسے گمراہ کرنے والا تو کوئی شیطان نہیں ملا۔ پہلی گمراہی کیا فطرت انہیں تھی۔ فطری بات تو نہیں تھی؟ کہ اس کی فطرت میں سرکشی ہو؟

سوال:

اگر فطری امر ہے تو گناہ کیسے؟

جواب:

اس کے ذہن میں بغاوت رکھی گئی ہے۔

سوال:

اگر ایک مسلمان ملک کسی غیر مسلم ملک کے خلاف جہاد میں مصروف ہو تو کیا دوسرا مسلمان ممالک پر جہاد فرض نہیں ہو جاتا؟

جواب:

اگر افغانستان روں کے خلاف جہاد کر رہا ہے تو کیا آپ لوگوں پر فرض

ہے؟ اگر ہم مسلمان ہیں تو یہ سب کا فرض ہے۔ ورنہ وہ بھی جہاد نہیں ہے۔ یہ  
فیصلہ کرو۔

سوال:

کیا مسلمان قوموں کو ایک ملت بننے کا کبھی موقع مل سکے گا۔ کیسے؟

جواب:

اتی مسلمان قومیں ہیں، کیا وہ ملت اسلامیہ نہیں بن سکتے۔ ایک ملت  
واحدہ بن جائیں۔ مگر نہیں بنتے۔ اس میں وقت کیا ہے؟

سوال:

کیا مسلمانوں کا حج غیر مسلموں کو فائدہ تو نہیں پہنچاتا؟

جواب:

یہ غور والی بات ہے۔ حج تمہارا اور سامان ان کا پکتا ہے۔ آپ جب حج  
پے گئے تھے تو کیا لائے تھے؟ کم سے کم شیپ ریکارڈر لے آئے ہوں گے۔ یعنی غیر  
مسلموں کی چیز لائے ہوں گے۔ اب تو جائے نماز بھی وہ لوگ بناتے ہیں۔ آپ  
کی مدینہ شریف کی اور مکہ شریف سے جو بھی خرید و فروخت آتی ہے بساری کی  
ساری غیر مسلموں کی ہے۔ جو جو لاتے ہو وہ ساری غیر مسلموں کی چیزیں ہوتی  
ہیں۔ مثلاً فلپس کا سامان لاتے ہیں تو یہ کسی نان مسلم کی کمپنی ہوگی۔ جو بھی آپ کا  
سامان آئے گا وہ غیر مسلموں کا ہوگا۔ حج تمہارا اور فائدہ ان کا جہاز ان کے  
سمندر ان کے سامان ان کا، گاڑیاں ان کی۔ وہ دھڑ ادھڑ گاڑیاں بنا رہے ہیں، تم  
خریدتے جاؤ، وہ بیچتے جائیں۔

سوال:

کیا مسلمان کا حج غیر مسلموں کو فائدہ تو نہیں پہنچاتا؟ حج ہمارا جہاز اُن  
کے سامان ان کا تجارت اُن کی۔

جواب:

بیڑہ غرق ہوا پڑا ہے۔ سوال ہی سوال ہیں۔

سوال:

کیا مسلمانوں کا تیل یہودی کے ٹینکوں میں تو استعمال نہیں ہو رہا؟

جواب:

یہ سوچنا پڑے گا۔ جب 1965ء کی جنگ تھی تو پتہ یہ چلا کہ افغانستان کو  
ہم نے جوڑا نزٹ دیا تھا اس کے ذریعے ہمارا غلہ سمجھل ہو کے افغانستان  
پہنچتا اور افغانستان سے وہ غلہ ڈائریکٹ ٹرانزٹ میں اندیا پہنچتا اور ہندوستان کی  
نوج ہمارا غلہ کھا کے ہمارے خلاف لڑتی تھی۔ اب بھی ایسا ہوتا ہے کہ آپ کی چیز  
دشمن کے ہاتھ لگ جاتی ہے اور دشمن اس کا استعمال آپ کے خلاف کرتا ہے۔  
مسلمانوں کے ملک میں پیدا ہونے والا تیل یہودی کے ٹینکوں میں اور یہودی  
کے ٹینک مسلمانوں کے خلاف۔ کیا کہیں ایسا ہوتا ہے؟

سوال:

کیا ہمارا مستقبل سب مسلمانوں کا مستقبل ہے؟

جواب:

اب یہ سوچو۔ کیا پاکستان کی بمقابلہ کی بمقابلہ کی بمقابلہ کی بمقابلہ  
Spectator

ہیں اور دیکھتے جا رہے ہیں؟ یہاں انہوں نے شکار گاہیں بنائی ہوئی ہیں اور  
شکرے بازی کی ہوئی ہے۔ عیاشی کے سامان بنائے ہوئے ہیں۔ کیا ان کا  
مستقبل ہمارا مستقبل تو نہیں ہے؟

سوال:

کیا سچے دین کو مانے والے ہمیشہ سچ بولتے ہیں؟

جواب:

یہ بڑا سوال ہے۔ دین سچا اور مانے والے جھوٹے ہیں، قصہ کیا ہے؟ کیا  
آپ سارے ہاتھ کھڑا کر کے یہ بتاسکتے ہیں کہ آپ ہمیشہ سچ بولتے ہیں۔ کیا یہ  
دین سچا ہے کہ نہیں ہے۔ آپ یہ بتاتے ہو کہ یہ دین سچا ہے، اور دین دار؟ وہ سچا  
نہیں ہے۔ کیا پھر آپ نے دین کو مانا؟ یا سچ کو آپ معذوری سمجھ رہے ہو؟ یہ  
سوال ہے، اس پر غور کرو۔

سوال:

کیا مسلمان آپس میں بھائی بھائی ہیں؟

جواب:

اگر بھائی ہیں تو ایک بھائی دوسرے کے خلاف مقدمہ کیوں کر رہا ہے؟  
سوچو۔ چور کون ہے؟ ڈاکو کون ہے؟ بینک کس نے لوٹا؟ قتل کس نے کیا؟ یہ بھائی  
بھائی ہیں؟

سوال:

کیا مسلمان معاشرہ قائم ہو چکا ہے؟

جواب:

کیا وہ اسلامی معاشرہ قائم ہو گیا؟ نہیں ہوا۔ انا للہ۔ پتہ نہیں کب ہو گا؟

سوال:

کیا مسلمانوں پر اسلام نافذ ہو چکا ہے؟

جواب:

کیا آپ کے ہاں اسلام نافذ ہو چکا ہے، ہور ہا ہے، ہونے والا ہے یا  
کبھی نہیں ہو گا؟ سوال یہ ہے۔ لگتا ہے کہ ابھی تک تو نہیں ہو سکا۔ آگے آپ اس  
کے جواب پر غور کرو۔

سوال:

کیا آج اسلام کی وہی حالت ہے جو چودہ سو سال پہلے تھی؟

جواب:

جس اسلام کا چودہ سو سال پہلے آغاز ہوا تھا کیا وہی اسلام آپ کے  
ہاں ہے، وہی حالت ہے اس کی یاراستے میں لوگوں نے اسے تبدیل کر دیا، کچھ  
رنگ بدل دیا۔

سوال:

کیا ترقی کرنے کے لیے مذہب کا ہونا بہت ہی ضروری ہے؟

جواب:

یہ ہے آپ کا ماڈرن سوال، کہ ارتقا کرو، ترقی کرو، مشینیں لگاؤ،  
فیکٹریاں لگاؤ۔ کیا اس کے لیے مذہب کا ہونا ضروری ہے۔ اگر کالا شاہ کا کو

فیکٹری لگانی ہے تو لگا داؤ اس میں کیا عبادت کی ضرورت ہے؟ یہ سوال ہے  
سوال:

کیا لامدہ ب لوگ ترقی نہیں کرتے؟

جواب:

وہ جن کا مذہب نہیں ہے وہ بھی ترقی کر رہے ہیں۔ جاپان میں انڈسٹری  
بہت ہے لیکن مذہب نہیں، چین میں انڈسٹری ہے مذہب نہیں ہے، روس میں  
انڈسٹری ہے مذہب نہیں ہے، امریکہ میں انڈسٹری ہے مذہب نہیں ہے۔ کیا آپ  
کے ہاں انڈسٹری کے لیے پہلے مذہب کا ہونا ضروری ہے؟ سوچو۔

سوال:

کیا مذہب حاصل ہونے کے بعد ترقی ہے؟

جواب:

جب مذہب ہی حاصل ہو گیا تو اب ترقی کیا کرنی ہے۔ کیا پھر بھی ترقی  
ضروری ہے؟ کہ پانچ نمازیں بھی پوری ہوں اور انڈسٹری بھی ضرور لگانی ہے، کیونکि  
مل لگانے کی ضرورت ہے۔

سوال:

کیا ترقی کے بغیر گزارہ نہیں ہو سکتا؟

جواب:

آپ بتاؤ کہ ترقی کے بغیر کیا گزارہ نہیں ہوتا؟ ترقی کیا ہے؟

سوال:

ترقی کا معیار کیا ہے؟

جواب:

یہ بتاؤ کہ ترقی کہتے کے ہیں؟

سوال:

ترقی کافر معاشرے کی تقلید ہے یا مذہب پر ریسٹرج؟

جواب:

آپ کافر معاشرے کی تقلید کو ترقی کہتے ہیں، آسانش ہو، کاریں ہوں  
مکانات ہوں یہ ترقی ہو گئی، معیارِ زندگی بلند ہو گیا جیسے کافروں کا ہوتا  
ہے۔ یا پھر مذہب پر ریسٹرج کرنی شروع کر دی کہ علامہ شبی نعمانی نے کیا  
فرمایا، امام غزالیؒ نے کیا فرمایا۔ اس پر ریسٹرج کرتے ہیں۔ اصل میں ترقی کیا  
ہے؟ یہ سوال ہے۔

سوال:

کیا آج کے ترقی یافتہ ممالک کوئی مذہب رکھتے ہیں؟

جواب:

کیا ان کا کوئی مذہب ہے؟ چین، جاپان، روس اور دوسری کا کوئی مذہب  
نہیں ہے۔ ترقی یافتہ ہونا تو کوئی مذہب نہیں ہے۔ انگلستان کا کیا مذہب ہے؟  
روس کا کیا مذہب ہے؟ کوئی مذہب نہیں ہے۔ وہاں ترقی ہے مذہب نہیں ہے۔  
ایک دفعہ ایک پیر صاحب نے اپنے مریدوں کو خطبہ دیا کہ تم لوگ اللہ کا

خوف کیا کرو نماز میں پڑھا کرو روزے رکھا کرو ساری عبادت کرو اگر تم عبادت  
کرو گے تو اللہ تعالیٰ تھیں بھی سرفراز کرے گا، تمہیں بھی ایم بم بنانا آ جائے گا۔  
ایک بندہ بولا کہ جنہوں نے ایم بم بنایا ہے وہ کون سی نماز میں پڑھتے ہیں۔

**سوال:**

کیا آج کے پس ماندہ ممالک میں مذہب کے چرچے زیادہ ہیں۔

**جواب:**

مذہب زیادہ پس ماندہ علاقوں میں ہے، جو بیچارے رہ گئے ہیں، تھرڈ  
ورلڈ۔

**سوال:**

گھر سے قبرستان تک کافاصلہ طے کرنے کے لیے کتنی ترقی چاہیے؟

**جواب:**

اب یہ بتاؤ۔ جانا تو آپ نے آخر میانی صاحب ہے۔ کتنی ترقی  
چاہیے؟ گھر سے چلنا ہے بلکہ وہ بھی چار آدمی اٹھا کے لے جائیں گے، آپ کو  
میانی صاحب کے قبرستان تک جانے کے لیے کتنی ساری ترقی چاہیے۔ یہ ہے  
ہمارا سوال \_\_\_\_\_ کیا ہے؟ گھر سے قبرستان تک جانے کے لیے کتنی ترقی  
چاہیے۔ آپ کو راستے میں کیا پیسے چاہیں؟ وہ سفر تو مفت ہو گا \_\_\_\_\_ آگے  
پڑھو۔

**سوال:**

کیا قوم میں وحدتِ افکار اور وحدتِ کردار پیدا کرنے کے لیے عذاب

کے علاوہ کوئی اور راستہ نہیں ہو سکتا؟

جواب:

اگر زلزلہ آ گیا تو قوم اکٹھی ہو جائے گی، جنگ ہو گئی تو قوم اکٹھی ہو جائے گی، کوئی ہنگامہ پیدا ہو گیا تو قوم اکٹھی ہو جائے گی۔ کیا اس کے علاوہ ہماری قوم، پاکستانی قوم اکٹھی نہیں ہو سکتی؟ یہ ایک سوال ہے۔ کیا عذاب کے علاوہ کوئی راستہ نہیں ہے؟

سوال:

کیا خالق اور مخلوق کے درمیان کوئی بڑی مخلوق بھی ہے جو خالق جیسا حکم رکھتی ہو؟

جواب:

خالق کے اور مخلوق کے درمیان کوئی سپر مخلوق ہے جو خالق جیسا حکم رکھتی ہے۔ خالق اور مخلوق کے درمیان علماء، صاحبان ہیں، مشائخ کرام ہیں، یعنی کہ وہ حکم رکھتے ہیں خالق جیسا کہ تم لوگوں کو مار پڑے گی یہ تو اللہ کہہ سکتا ہے، تم تو نہیں کہہ سکتے۔ مقصد یہ ہے کہ خالق اور مخلوق کے درمیان کوئی سپر مخلوق ان لوگوں پر خالق جیسا حکم نافذ کرتی ہے۔ یہ سوال زندگی میں کبھی تمہارے سامنے آ سکتے ہیں۔ اس لیے یہ بتا رہا ہوں۔

سوال:

کیا خالق نے مخلوق کو مخلوق کے رحم و کرم پر چھوڑ دیا ہے؟

جواب:

کیا اللہ تعالیٰ نے بندے کو بندے کے حوالے کر کے چھوڑ دیا ہے کہ وہ  
بندہ بندے کو ہلاک کرتا جائے یا خالق اپنے بندے کی نگرانی کرتا ہے۔ سوچو؟

سوال:

کیا خالق مخلوق سے ناراض ہے؟

جواب:

کہیں خالق مخلوق سے ناراض تو نہیں ہو گیا کیونکہ انہیں بندوں کے رحم و  
کرم پر چھوڑ دیا ہے۔

سوال:

کیا خالق مخلوق کو معاف نہیں کر سکتا؟

جواب:

اب سوال دوسرا آگیا۔ اب یہ خالق سے سوال ہے کہ کیا آپ ہمیں  
معاف نہیں کر سکتے؟ معاف کر دیں

سوال:

کیا اس کی رحمت اس کے غضب سے زیادہ وسیع نہیں ہے؟

جواب:

یہ اس کا اعلان ہے کہ میری رحمت میرے غضب سے زیادہ ہے۔ یا اللہ  
اپنی رحمت کر اور ہمیں غضب سے بچا۔ بات سمجھ آ رہی ہے؟

..... یہ ہیں سوالات۔ زندگی میں کبھی یہ سوالات آ سکتے ہیں۔ اگر ایسے

سوال آجائیں تو پریشان ہونے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ جب یہ سوالات آجائیں تو ان کا جواب اپنے ایمان سے تلاش کرو۔ کہاں سے؟ ایمان سے۔ اس لیے میں نے کہا تھا کہ ایمان ذرا کمزور ہو تو یہ سوالات آپ کو بے ایمان کر دیں گے۔ اگر ایمان موجود ہے، قوی ہے تو ان سوالات کا جواب آپ کو اپنے ایمان سے بالکل مل جائے گا۔ ایمان جتنا قوی ہو گا سوالوں کا جواب اتنا ہی جلد مل جائے گا۔ یہ وہ سوال ہیں جو صاحبان ایمان کو جواب میں ملے ہوئے ہیں۔ کیا کہا میں نے؟ ان کے جواب مل چکے ہیں۔ ہر آدمی کو جس کا ایمان درست ہے اس کو یہ جواب مل جاتے ہیں۔ آپ بھی اپنے ایمان کی قوت سے ان کا جواب اللہ تعالیٰ سے لو، آپ کو جواب مل جائے گا۔ اس کا نتھی میں نے یہ بتایا ہے۔ آگے بولو۔

**سوال:**

اہل ظاہر کو ان سوالات کے جوابات سوچنے پڑتے ہیں۔

**جواب:**

اہل ظاہر کا جو علم ہے ان لوگوں کو کیا کرنا پڑتا ہے؟ کہ ان سوالوں کے جواب کتابوں سے ڈھونڈو، سوچو، تلاش کرو۔ تلاش کرنے پڑتے ہیں، ڈھونڈنے پڑتے ہیں۔ کس کو؟ اہل ظاہر کو۔

**سوال:**

اہل باطن پر جواب پہلے آشکار ہوتا ہے، سوال بعد میں بنتا ہے۔

**جواب:**

جو اہل باطن ہیں ان کو جواب مل چکا ہوتا ہے، تب وہ سوال کرتے ہیں۔

جواب ان کے پاس ہوتا ہے تب وہ سوال کرتے ہیں۔ جواب پہلے ملتا ہے اور سوال بعد میں۔ وہ ہیں اہل باطن۔ اہل ظاہر کون ہیں؟ جن کے پاس سوال ہی سوال ہوں اور جواب نہ ہو۔ انہیں کیا کہیں گے؟ اہل ظاہر۔ اہل باطن کون ہے؟ کہ جواب پہلے مل گیا۔ اگر امام عالی مقام اللہ تعالیٰ گھر سے نکلتے تو جواب پہلے مل گیا کہ یہ کہ بلا ہے اب آ گیا آپ کا ذیرہ۔ جواب پہلے ہے سوال بعد میں ہے۔

**سوال:**

اگر جواب معلوم نہ ہو تو سوال گستاخی ہے۔

**جواب:**

اگر جواب کا پتہ نہ ہو تو سوال کیا ہے؟ یہ گستاخی ہے۔ یہ نہ کہنا کہ اللہ تعالیٰ یہ کیا ہے یہ تو بڑی گستاخی کی بات ہے۔ جواب پتہ نہیں کیا ہو مگر یہ گستاخ ہو گیا، ایمان سے باہر ہو گیا۔

**سوال:**

اگر جواب معلوم ہو تو سوال بے باکی ہے۔

**جواب:**

اگر جواب کا پتہ ہے پھر سوال کیوں کیا جا رہا ہے؟ تاکہ جواب واضح کیا جائے۔ یہ بے باکی ہے۔ بے باکی کی اجازت ہوتی ہے، گستاخی کی نہیں۔ بیباکی کا مطلب ہے Frank بات۔

**سوال:**

چیز تشریح کرنے کے لیے ہو۔

جواب:

ہاں تشریح کرنے کے لیے Frank بات۔

سوال:

بے باکی میں تعلق قائم رہتا ہے اور گستاخی میں تعلق ختم ہو جاتا ہے۔

جواب:

بے باکی میں اللہ سے تعلق قائم رہے گا اور جب گستاخی ہو گی کہ اللہ نے یہ کیوں کیا تو اس گستاخ کا تعلق ٹوٹ گیا۔ گراہ ہو گئے اور کافر ہو گئے۔

سوال:

اگر ہم ذہن سے سوچیں تو سوال ہی سوال ہیں۔

جواب:

سوال کب پیدا ہوتا ہے؟ جب تم صرف ذہن سے سوچو۔ زندگی ذہن سے گزارو گے تو سوال ہی سوال پیدا ہوں گے۔ آپ کو بات سمجھ آئی؟ ذہن کاوش کرتا جا رہا ہے، غور کرتا جا رہا ہے تو سوال ہی سوال ہیں۔

سوال:

اگر ہم دل سے محسوس کریں تو جواب ہی جواب ہیں۔

جواب:

دل سے محسوس کرنا محبت کا نام ہے، یا اللہ جو تیرا کام ہے تو کہ ہم نے تجھے مان لیا، ہم ہر حال میں ماننے والے ہیں۔

سوال:

اگر ہم اس کے ہیں تو وہ ہمارا ہے۔

جواب:

آسان بات ہے۔

سوال:

پھر جواب ہی جواب ہیں۔

جواب:

اگر ہم اس کے ہیں اور وہ ہمارا ہے تو پھر جواب ہی جواب ہیں۔

سوال:

اگر ہم صرف اپنے لیے ہیں تو ہم پر عذاب ہے، علم کا عذاب، ذہن کا عذاب، سوال ہی سوال۔

جواب:

اگر ہم صرف اپنے لیے زندگی بسر کر رہے ہیں تو سوال ہی سوال، پریشانی، ہی پریشانی۔ اپنے آپ کو اس کا بنا کے رکھو، سارے جواب مل جائیں گے۔

سوال:

سوال دراصل ذہن کا نام ہے۔

جواب:

سوال کس کا نام ہے؟ ذہن کا۔ جواب کس کا نام ہے؟ دل کا۔

سوال:

مانے والا جانے کے لیے بے تاب نہیں ہوتا اور جانے کا متنی مانے سے گریز کرتا ہے۔

جواب:

جو صرف جاننا چاہے وہ مانے سے باز رہتا ہے۔ تم ماننے جاؤ اور جانے کی فکر نہ کرو۔ جو وہ کر رہا ہے ٹھیک ہے، غریب رکھے تب ٹھیک ہے اور امیر رکھے تب ٹھیک ہے، جان لے لے تب ٹھیک ہے، اتنا ہوتب ٹھیک ہے، بیماری ہوتب ٹھیک ہے اور سخت ہوتب بھی ٹھیک ہے۔ بلکہ سب ٹھیک ہی ٹھیک ہے۔

سوال:

سوال دراصل ذہن کا نام ہے اور جواب دل کا نام ہے۔ مانے والا جانے کے لیے بے تاب نہیں ہوتا اور جانے کا متنی مانے سے گریز کرتا ہے۔ شک سوال پیدا کرتا ہے۔ اور یقین جواب مہیا کرتا ہے۔

جواب:

جب شک سوال پیدا کرتا ہے اور یقین جواب مہیا کرتا ہے تو تم یقین میں داخل ہو جاؤ، تمہیں جواب مل جائیں گے اور شک میں داخل ہو گئے تو سوال ہی سوال ہیں۔

سوال:

شک یقین کی کیا نام ہے اور یقین شک کی کیا نام ہے۔

جواب:

یقین آگیا تو شک نکل گیا جاء الحق و زہق الباطل۔

سوال:

کیا یقین ایمان ہی ہوتا ہے؟

جواب:

یہ ایمان ہی ہوتا ہے۔

سوال:

آسمانوں اور زمین کے تمام سفر سوالات کے سفر ہیں۔

جواب:

یاد رکھنا کہ آسمانوں کے سفر اور زمین کے سفر جو ہیں یہ سوالات کے سفر  
ہیں کہ یہ کیوں ہے، چاند کیا ہے  
سنبھال کر دل کہاں سے آئے ہیں  
ایک کیا چیز ہے ہوا کیا ہے

سوال:

لیکن دل کا سفر جواب کا سفر ہے۔

جواب:

دل کا سفر جواب کا اور محبت کا سفر ہے۔

سوال:

ان سوالات کے جوابات دانشوروں سے نہ پوچھیں اپنے دل سے

پوچھیں، اس دل سے جو گداز ہونے کا دعویٰ بھی رکھتا ہے۔

جواب:

اس میں دانشوری کی بات نہیں ہے، یہ اپنے آپ سے پوچھو۔ کس سے  
پوچھو؟ اپنے دل سے پوچھو۔ اب یہ سوال کبھی پیدا ہوں تو اپنے دل سے پوچھو  
جواب مل جائے گا۔

اب ان سے باہر کوئی سوال ہے تو پوچھو۔

سوال:

یہی کافی ہے۔

جواب:

یہ مضمون اگلے Thursday کو آپ کے اخبار میں آئے گا۔ اب آپ کو بات سمجھا آگئی ہے؟ جب کبھی سوال پیدا ہو تو آپ فوراً عبادت کرو اور کہو کہ یارب العالمین، سوال پیدا ہوا ہے، یہ شک نہیں ہے بلکہ مجھے یقین ہے۔ حضرت ابراہیم عليه السلام نے اللہ سے کہا کہ مجھے یقین تو بہت ہے لیکن میں ذرا تصدیق چاہتا ہوں۔ پھر ان کو وہ واقعہ دکھایا گیا کہ موت سے زندگی کیسے پیدا ہوئی۔ جب انہوں نے دیکھا اور ان کو یقین آگیا تو انہوں نے کہا قال اسلمت لرب العالمین میں پوری طرح ایمان لایا، پوری سلامتی کے ساتھ۔ گویا کہ ولکن تطمئن القلبی کہ میں یہ اپنے قلب کے اطمینان کے لیے پوچھ رہا ہوں۔ بس سوال آپ کے ایمان کو نہ چھیڑے بلکہ اطمینان قلب کے لیے ہو۔ ایمان قائم رکھو، پھر سوال کرو۔ جب سوال کرو تو تعلق قائم رہے اور گستاخی نہ ہو۔ پھر آپ کو

جواب مل جائے گا۔ گستاخ کو جواب نہیں ملے گا۔ اگر اپنا بن کے پوچھو تو جواب مل جائے گا، غیر بن کے پوچھو تو کبھی نہیں ملے گا۔ یہ ہے آپ کو آج کا پیغام۔ زندگی میں سوالات آئیں تو غور سے اپنے آپ سے جواب مہیا کرو۔

اب دعا کرو کہ اللہ تعالیٰ اس 1987ء کے زمانے میں آپ پر آسانیاں نازل فرمائے، ہر چند کہ سال تو روز ہی شروع ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ آپ کو مکی حوالے سے محفوظ فرمائے، آپ کو اپنی زندگی کے حوالے سے کامیابی عطا فرمائے۔ یا رب العالمین! ارادوں کی کامیابی عطا فرماؤ اور کامیاب سفر کا ارادہ عطا فرماء۔ کامیاب سفرو ہی ہے جو اللہ کی رضا ہو۔ یا رب العالمین! رحم فرماء، بڑوں کو چھوٹوں کے ساتھ شفقت کا پیغام دے اور چھوٹوں کو بڑوں کا ادب سکھا۔

وصَلَى اللَّهُ تَعَالَى عَلَى خَيْرِ خَلْقِهِ وَنُورِ عَرْشِهِ سَيِّدِنَا وَمَوْلَانَا  
مُحَمَّدٌ وَآلِهِ وَاصْحَابِهِ اجمعِينَ آمِينٌ بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ۔





2

2

1 اس کی کیا پہچان ہے کہ کون سی تکلیف خدا کی طرف سے ہے یادوں سی  
طرف سے

2 دل میں جو آرزو پیدا ہوتی ہے کیا وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے پیدا ہوتی ہے؟

3 ربنا اتنا فی الدنیا حسنة و فی الآخرة حسنة کا کیا مطلب ہے؟

4 قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ ہم کوئی آیت منسوخ کر دیتے ہیں اور اس کی جگہ کوئی اور آیت نازل کرتے ہیں.....

5 قرآن پاک میں سیروا فی الارض کا حکم ہے۔ یہ کیسے آتی ہے۔ پھر

مکذبین کے لیے اس کی کیا ضرورت ہے؟

لَهُمْ يَوْمَ حِسْبَنَ الْمَلَائِكَةِ وَالْأَنْجَلَاتِ

حَسَابٌ

لِمَا لَمْ يَعْلَمْ سَلَفًا إِنَّ رَبَّهُمْ لَيَعْلَمُ مَا يَعْمَلُونَ

وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ إِنَّهُ لَعَلَىٰ هُنَافِرِهِ

يَعْلَمُ الْكَوْنَاتُ أَنَّهُمْ لَهُمْ بِمَا يَصْنَعُونَ أَذْلَالٌ

وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ إِنَّهُ لَعَلَىٰ هُنَافِرِهِ

يَعْلَمُ الْكَوْنَاتُ أَنَّهُمْ لَهُمْ بِمَا يَصْنَعُونَ أَذْلَالٌ

وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ إِنَّهُ لَعَلَىٰ هُنَافِرِهِ

2

2

**سوالات**

- |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| <p>مکلی سیاست اور بین الاقوامی سیاست میں ہمیں گھاٹاہی ہے اور بظاہر تو<br/>خسارہ ہی نظر آتا ہے اور آپ فرماتے ہیں کہ مستقبل روشن ہے _____</p> <p>غیبت کے بارے میں تاویں _____</p> <p>آپ کی بات حق ہے لیکن یہ جو قوتی پر بیشانی ہے اس کا کیا حل ہے؟</p> <p>جو لوگ جھوٹے خواب پیان کرتے ہیں ان کی کیا حقیقت ہے؟</p> | <p>1</p> <p>2</p> <p>3</p> <p>4</p> |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|



- ١ آنکه این روزهای شصت بیان این اتفاقات بود  
و نماینده ای از این کشور نباید از آنچه در  
۲ داشته باشد  
۳ این از این دلایل است که ششوند هر روز  
۴ داشته باشند

سوال:

ملکی سیاست اور بین الاقوامی سیاست میں ہمیں گھاٹا ہی ہے اور بظاہر تو خسارہ ہی نظر آتا ہے اور آپ فرماتے ہیں کہ مستقبل روشن ہے

جواب:

ہاں مستقبل روشن ہے، روشن مستقبل کا ثبوت تو ہوتا نہیں ہے بلکہ روشن مستقبل صرف تسلیم ہوتا ہے۔ گنتی کی چند باتیں آپ لوگ یاد رکھ لیں تو پھر آپ کو بات سمجھ آجائے گی۔ یہی بات تو یہ ہے کہ کوئی ایسا دُور زندگی میں نہیں آئے گا کہ اچھائی کا راستہ بند ہو جائے یا برائی کا راستہ بند ہو جائے۔ اچھے آدمی کے لیے اچھا راستہ ہر وقت Available ہوتا ہے اور برعے آدمی کے لیے بُرا راستہ Available ہوتا ہے اور برائی کا راستہ بند بھی ہو سکتا ہے اگر نیکی چاہے تو لیکن نیکی کا راستہ بند نہیں ہو سکتا۔ جن لوگوں نے فیصلہ کر لیا نحن انصار اللہ ہم اللہ کے معاون ہیں، خادم ہیں، ان لوگوں کا راستہ رک نہیں سکتا۔ گویا کہ نیک آدمی کا مستقبل کبھی تاریک ہو ہی نہیں سکتا، چاہے دنیا سے سورج چلا ہی جائے، نیک آدمی کی رات بھی نیک، نیک آدمی کا دن بھی نیک، نیک آدمی کی رات بھی روشن اور نیک آدمی کا دن بھی روشن، بلکہ رات دن سے زیادہ روشن۔ تاریکی کے زمانے

میں جگنو زیادہ روشنی دے گا۔ تو تسلیک روشنی ہے اس کو Further روشنی کی ضرورت  
 ہی کوئی نہیں ہے یہ حالات کی سازگاریت کی ضرورت ہی کوئی نہیں ہے۔ حالات  
 ان لوگوں کے لیے ہوتے ہیں جو لوگ نیک گروپ میں تو شامل ہوتے ہیں لیکن  
 نیک نہیں ہوتے۔ مثلاً کوئی کہے کہ میں فلاں گروپ میں شامل ہونا چاہتا ہوں،  
 اس گروپ کے حالات پتہ نہیں کیا ہیں، اس سے شاید میری نیکی مسدود ہو جائے۔  
 تو انفرادی طور پر نیکی مسدود نہیں ہوتی۔ مطلب یہ کہ ایک شخص آتی ہے کہ آپ کو  
 مصلحت بچھانے کی جگہ نہ ملے۔ تو پھر آپ دل میں بچھالیں کیونکہ اللہ Visible  
 نہیں ہے۔ شکر کرو، نظر تو آتا نہیں ہے اور نہ اس کو دیکھنے کی ضرورت ہے۔ میں  
 نے پہلے بتایا ہے کہ آپ کے خیال کے ساتھ اللہ ہے، اللہ کا خیال ہی اللہ ہوتا  
 ہے۔ آج تک ایسا نہیں ہوا کہ اللہ کا خیال حالات کی وجہ سے بند ہو جائے۔ میرا  
 خیال ہے کہ آج تک کسی کے ساتھ ایسا نہیں ہوا، فاقہ میں یادِ الہی نہیں بھولتی،  
 کوئی مرجائے تو پتہ ہے کیا کہتے ہیں؟ کہ اللہ کی مرضی ہو گئی یہ کوئی نہیں کہے گا کہ  
 صحت خراب ہو گئی یا یہ ہو گیا بلکہ اس کو اللہ کے پاس پہنچا دیتے ہیں۔ اللہ کی حد  
 قبرستان سے شروع ہوتی ہے۔ تو اللہ کا علاقہ تو کبھی ختم نہیں ہوتا، دنیا کے علاقے  
 ختم ہو گئے، ایں ڈی اے ختم ہو جائے گا، کچھ اور ختم ہو جائے گا مگر اللہ کا علاقہ ختم  
 نہیں ہو گا، ہندو کے دوڑ میں ختم نہیں ہو گا، کافر کے زمانے میں بھی ختم نہیں ہو گا۔  
 لہذا نیک لوگوں کے لیے مؤمن مسلمانوں کے لیے روشن مستقبل ہے۔ یادِ الہی  
 محدود زندگی کے اندر آپ کو چاہیے۔ اس کے لیے یہ شرط نہ لگانا کہ اللہ لا محدود  
 ہے اور اس کے لیے میری لا محدود زندگی ہو تو پھر میں یاد کروں، محدود زندگی میں

پیغمبر اپنی تغیری کا ذور پورا کر گئے، علیہم السلام۔ اور وہ جو پیغام لانے والے تھے  
 وہ اپنا پیغام پورا دے گئے، نبی نبی ہو گئے اور ولی ولی ہو گئے اور زندگی اتنی مختصر  
 رہی۔ میرا خیال ہے کہ کسی ولی کی تعریف میں یہ نہیں کہا جاسکتا کہ  
 He lived a long life. یعنی وہ ولی تھے اس لیے وہ تو ے سال رہے۔ تو یہ ولایت کا ثبوت  
 نہیں ہے۔ ولایت کا ثبوت کیا ہے؟ کہ مختصر زندگی، جتنی بھی ہے اس کے اندر کسی  
 زمانے میں ان کو یادِ الہی میں غافل نہیں پایا گیا، کسی زمانے میں ان کو اللہ کی  
 رحمت سے مایوس نہیں دیکھا گیا اور کسی زمانے میں رخ ان کا غلط نہیں ہوا۔ یہ تو  
 آپ نے نہیں دیکھا کہ وہ زمانے کون سے تھے، دوپھر کا زمانہ تھا کہ رات کا زمانہ  
 تھا، برسات کا تھا کہ بہار کا۔ اللہ والا جو ہے وہ اللہ والا رہتا ہے کیونکہ اللہ اس کے  
 خیال کے ساتھ ہے۔ خیال جو ہے وہ اس نے قائم رکھا ہوا ہے اس لیے اللہ جو  
 ہے مکمل طور پر ان کے ساتھ ہے اور اللہ کے ساتھ مشاہدوں کی حد کہاں سے  
 شروع ہوتی ہے؟ مرنے کے بعد۔ اس لیے جب کچھ لوگ کہتے ہیں کہ میں زندگی  
 میں دیکھنا چاہتا ہوں تو پھر بزرگ کہتے ہیں کہ تو زندگی میں مر جا۔ کہتے ہیں کہ  
 قبرستان سے اس کی حد شروع ہو گی مگر وہ کہتا ہے کہ میں قبرستان کو نہیں مانتا، مجھے  
 ابھی چاہیے۔ تو وہ کہتے ہیں کہ ایک طریقہ ہے کہ ٹو زندگی میں مر جا۔ کہتا ہے کہ  
 زندگی میں ہم کیسے مر سکتے ہیں؟ آپ بتاؤ، تو سہی۔ مرنے کے بعد کیا ہوتا ہے؟  
 مرنے کے بعد نہ رشتے داروں کا Visit کیا جاتا ہے، نہ دعویٰ قبول ہوتی ہیں نہ  
 ایکش کمپین ہوتی ہے، نہ تقریر ہوتی ہے۔ آپ اس زندگی میں ایکش کمپین بند کر  
 دو، تقریریں بند کر دو اور رشتے داروں کے پاس جانا بند کر دو۔ مر جانے والا ایک

خیال میں پڑا ہوتا ہے۔ تو تم بھی ایک خیال میں پڑ جاؤ۔ مر نے والے کو کھانے  
 پینے کا کوئی فکر نہیں ہوتا۔ تو آپ بھی کھانے پینے کا کبھی فکر نہ کرو۔ کہتا ہے کہ  
 کھانے پینے کا فکر نہ کریں تو پھر مر ہی جائیں گے۔ کہتا ہے کہ مر تو پہلے ہی گئے  
 ہیں آپ، اب کیا کھانا ہے۔ آپ نے مرنے کا تو پروگرام بنایا ہے، لہذا مر نے  
 سے پہلے مر نے کافار مولا جو ہے وہاں سے اللہ کی خد شروع ہو جاتی ہے۔ جب  
 تک پوری بات کا پتہ نہ چلے تو بندہ پر یشان ہو جاتا ہے۔ اب وہ کہتا ہے کہ میں  
 کھاؤں گا کیسے؟ اب یہ یاد رکھنا چاہیے کہ جسم کی طاقت جو ہے یہ کھانے سے نہیں  
 ہے، طاقت اللہ کے حکم سے ہے۔ کھا کھا کے لوگ کمزور ہو گئے۔ کھا کھا کے مر گئے  
 مگر طاقت نہ آئی۔ طاقت بہر حال اللہ کے امر سے ہے۔ کون سا امر ہوتا ہے کہ  
 کھانا طاقت بن جاتا ہے؟ یہ اللہ کو پتہ ہے۔ لہذا جب اللہ کو قادر مان لیا تو قادر  
 سے محبت قدرت کا جلوہ ہے۔ اب آپ نے قدرت کا جلوہ دیکھنا ہے یا حالات  
 کے جلوے دیکھنے ہیں۔ یہ ایک پوچھت یاد رکھنے والا ہے کہ قدرت کا جلوہ دیکھنے  
 والے حالات کی زد میں نہیں ہوتے۔ ان کے لیے حالات کیا شے ہیں۔ حالات  
 کا جو تھیڑا ہے، آیا ہے اور گیا ہے۔ اگر آپ کو خوشی دے دی جائے اور آپ کا  
 محبوب، کوئی عزیز، چلو دوست ہی لے لو، بہت پیارا دوست ہے، اس کے بارے  
 میں کوئی کہہ کہ ہم آپ کو پچاس ہزار روپے دے دیتے ہیں اور دوست آپ کامار  
 دیتے ہیں تو آپ کیا کہیں گے؟ نہیں، جدائی قبول نہیں ہے۔ حالانکہ آپ مغلہ کر  
 رہے تھے کہ آپ کے پاس پیسہ نہیں ہے۔ اب پیسہ آپ کو دیتے ہیں۔ اگر کوئی  
 آپ کے بچے لے جائے خدا نخواستہ اور آپ کو دو کروڑ روپیہ دے جائے تو آپ

کہیں گے کہ ہمیں دو کروڑ نہیں چاہیے ہمیں بچے چاہیں۔ اس کا مطلب یہ ہے  
 کہ محبت کی بقاء چاہیے حالات کی فراوانی نہیں چاہیے۔ اللہ سے اگر محبت ہو  
 جائے تو پھر آپ کو کیا چاہیے یہ محبت دے کر آپ کون سے حالات مانگتے ہو اور  
 محبت کے لیے کون سے ویلے ضروری ہیں؟ آپ بولو۔ کیا اللہ سے محبت کے لیے  
 پیسے ہونے چاہیں، سفید کپڑے ہونے چاہیں، کالی شلواریں ہونی چاہیں،  
 پیلارو مال ہونا چاہیے؟ نہیں۔ آپ یہ کہیں کہ محبت اس کی امہربانی ہے اور وہ محبت  
 کرادے تو محبت ہو گی۔ اس کے لیے حالات کی بات نہیں ہے۔ اب جو شخص  
 محبت کو حالات سے شروع کرتا ہے تو وہ شخص تو محبت سے پہلے ہی محروم ہو گیا  
 کیونکہ محبت نے آپ کو حالات سے غافل کرنا تھا اور آپ حالات لے کے محبت  
 کی طرف چلے آئے۔ ”ہم اللہ سے محبت کرنے آئے ہیں“ اور پہلے یہ کام کرتے  
 ہیں کہ پیسے جیب میں ہیں کہ نہیں ہیں بلکہ پیسے ہاتھ میں رکھو۔ کیونکہ اللہ کی طرف  
 جانے والے پیسے ہاتھ سے گم کر بیٹھتے ہیں۔ اس طرح تو آپ اللہ سے محبت نہیں  
 کر سکتے۔ اللہ کے پاس جانے والا جو ہے وہ تو حالات کو چھوڑ کر گیا ہے۔ حالات  
 کا گلہ کہاں پر ہوتا ہے؟ جب اللہ کی یاد سے غافل ہوتا ہے۔ حالات کا کار ساز  
 آپ نے کے مانا؟ اللہ کو۔ اور آپ کدھر جا رہے ہو؟ اللہ کے پاس۔ جب اس  
 نے کام اٹھا پیدا کر دیا تو پھر کام ٹھیک ہو گیا۔ جب اللہ نے کیا ہے تو ٹھیک ہے اور  
 جو تم نے کیا ہے وہ غلط ہو سکتا ہے۔ لہذا جب اللہ کو کار ساز مانو تو اُسی کو کار سازی  
 کرنے دو، تم اس کی طرف راضی ہو کر چلتے جاؤ۔ پھر حالات ٹھیک ہیں، مستقبل  
 ٹھیک ہے۔ مستقبل کس کا ٹھیک ہے؟ ٹھیک کا ٹھیک ہے۔ اچھے کا مستقبل اچھا ہوتا

ہے اور بڑے کا مستقبل برا ہوتا ہے۔ میں تو ہمارے ایمان کا آغاز ہوا کہ کافروں  
 نے کہا کہ دیکھو ہم امیر لوگ ہیں، آپ لوگ ہمارے راستے پر چلو ہم آپ کو مال  
 دیتے ہیں۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ ایک ہاتھ پر سونے کا پھاڑ رکھ دو اور دوسرے  
 ہاتھ پر چاندی کا پھاڑ رکھ دو سورج رکھ دو ستارے رکھ دو چاندر رکھ دو یہ تو ہو نہیں  
 سکتا کہ ہم چھوڑیں۔ کیونکہ ہم کارساز کے راستے پر جا رہے ہیں تم کارکی بات کر  
 رہے ہو، کام یا کارکی بات کا ہم نے کیا کرتا، ہم تو کارساز کے راستے پر جا رہے  
 ہیں، وہاں ہمیں اس بات کو سوچنے کی ضرورت نہیں کہ وہ ہمیں کس حال میں  
 رکھے۔ لہذا اللہ کی محبت جو ہے وہ ہمیں جس حال میں رکھ راضی رہنے کا نام ہے،  
 یعنی کا نام ہی نہیں ہے۔ آپ بات سمجھ رہے ہیں؟ کیا سمجھے؟ یہ کہ انسان راضی  
 رہے۔ چاہے اللہ جس حال میں رکھے یا اس کی رضا ہے، اب خطرہ اس کو کوئی نہیں  
 ہے۔ خطرہ صرف ایک چیز کا ہوتا ہے کہ اللہ کی یاد نے میں غافل نہ ہو جاؤں، جو  
 غافل ہے وہ حالات کی زد میں ہے اور جو یاد میں ہے اس کے حالات صحیح ہو  
 گئے۔ ایک بات تو یہ ہو گئی۔ دوسری بات یہ ہوتی ہے کہ جب یہ دیکھا جائے کہ  
 آپ کے خیال کے مطابق ایک ایسا وقت آ رہا ہے جس سے اسلام ختم ہو جانا ہے  
 خدا نخواستہ اگر یہ تمہیں سمجھ آ جائے کہ اسلام ختم ہونے کے قریب آگیا ہے تو سمجھو  
 کہ ختم نہیں ہونا کیونکہ اللہ نے ختم ہونے ہی نہیں دینا۔ بڑے بڑے لوگ آئے  
 بڑے بڑے واقعات ہوئے اسلام کے لشکر کے کل دو آدمی رہ گئے لگتا تھا اب  
 اس کے بعد اسلام ختم ہو جائے گا مگر یہ نہیں ہوا۔ میں نے آپ کو پہلے بھی مثال  
 بتائی ہے کہ جب حضور پاک ﷺ غار میں تشریف رکھتے تھے تو عین اُسی مقام پر وہ

قافلہ پہنچ گیا جو آپ کی تلاش میں آیا تھا۔ تو ایک مکڑی کے جالے نے سارا کھیل  
 بنا دیا۔ اگر وہیں خدا غواستہ ملاقات ہو جاتی تو اسلام ختم ہو گیا تھا۔ تو اسلام ختم  
 نہیں ہو سکتا، کہیں مکڑی کا جال آ جاتا ہے، کہیں کوئی واقعہ ہو جاتا ہے، کہیں کوئی  
 اور واقعہ ہو جاتا ہے۔ اگر اسلام ختم ہوتا تو کب کا ختم ہو چکا ہوتا۔ نہ اسلام ختم ہوا  
 اور نہ اس نے ختم کیا۔ لہذا یہ بات ثابت ہوئی کہ اللہ تعالیٰ نے اسلام کو ختم نہیں  
 کرنا۔ تو مسلمان ختم کیسے ہو گا۔ مسلمان بھی قائم ہے۔ اور اگر عقیدے کے ساتھ  
 اُس کی موت ہے تو شہادت ہے، عقیدے کے علاوہ موت ہے تو مسلمان ہی نہیں  
 ہے۔ لہذا مسلمان تو مرتا نہیں ہے۔ مسلمان تو مسلمان ہی ہے۔ جب آپ کو یہ  
 سمجھ آ جائے کہ اب دشمن کا لشکر مسلمانوں سے ہٹ کے کعبے کی طرف حملہ کرنے  
 جا رہا ہے تو پھر آرام سے بیٹھ جاؤ۔ اب تماشہ دیکھو۔ کہتا ہے کہ اب پڑتے گے گا،  
 اللہ تعالیٰ نے اپنا کھیل دکھانا ہے۔ مقصد یہ کہ اب آپ کا کھیل ختم ہو گیا، اب  
 اسلام کی طاقت کو دیکھو کہ اسلام کی کیا طاقت ہے! مسلمانوں کی طاقت تو آپ  
 نے دیکھ لی۔ اب اسلام کی طاقت دیکھو کہ اسلام کی کیا طاقت ہے۔ اگر آپ کو  
 یقین ہے تو جلوہ آپ کو نظر آئے گا، ضرور آئے گا۔ یہ بات میں نے آپ کو پہلے  
 لکھ کر بتائی تھی کہ اگر چحت گرنے لگے تو بھاگ جاؤ اور جب آسمان گرنے لگے تو  
 ٹھہر جاؤ۔ جب آسمان گرتا نظر آ رہا ہے کہ اب انہا ہو گئی ہے اور خانہ کعبہ کے  
 قریب دشمن کی طاقتیں پہنچ گئی ہیں تو اب ٹھہر جاؤ، اب بھاگنے کی کوئی ضرورت  
 نہیں ہے۔ انہوں نے ٹھیک کہا تھا کہ ہماری چاہیاں ہمارے حوالے کرو، ہمارے  
 اونٹ ہمارے حوالے کرو، پھر کعبہ جانے اور کعبے کا محافظ جانے۔ اب آپ اللہ

اللہ کرتے جاؤ اور پھر دیکھو کہ ہوتا کیا ہے۔ اس لیے اسلام کا مستقبل جو ہے وہ بھی تاریک نہیں ہوتا بلکہ مستقبل روشن ہی ہے۔ مسلمان کے پاس اگر خطرہ آئے تو مسلمان دونوں باتیں جانتا ہے خطرہ غالباً بھی جانتا ہے اور شہید ہونا بھی جانتا ہے۔ اس طرح مستقبل روشن ہے۔ اگر اسلام کے پاس خطرہ چلا جائے تو اسلام ہر صورت میں جانتا ہے۔ اسلام مالک کا نام ہے۔ اسلام کس کا نام ہے؟ مالک کا نام ہے۔ تو پھر کیا خطرہ ہے؟ پھر آپ کہتے ہیں کہ حالات کا مستقبل خراب ہے۔ توجہ تک مستقبل نہ آئے تب تک آپ یہ نہیں کہہ سکتے۔ اب یہاں ایک فلسفی کی بات ہے کہ دو انداز ہوتے ہیں، ایک Negative Passive یا Pessimist یعنی تاریک پہلو والا کہ بالکل بتاہی ہو جائے گی۔ دوسرا یہ ہے کہ بتاہی نہیں ہو گی۔ یہ دونوں جھوٹی باتیں ہیں کیونکہ کل ابھی آیا نہیں۔ وہ آدمی جو صرف تاریک پہلو میں رہتا ہے وہ تو آنے سے پہلے ہی مر گیا، پر بیشان ہو گیا۔ حالانکہ ہر ایک کو پتہ ہے کیا پتہ ہے؟ کہ موت آئے گی، کسی کوشک ہے کوئی؟ کچھ باتیں ہے۔ اگر کسی آدمی کو بتا دو کہ تیری موت سواتین مہینے کے بعد آ رہی ہے تو وہ آج ہی مرننا شروع ہو جائے گا۔ اللہ تعالیٰ نے انسانوں پر یہ احسان کیا ہے کہ اس نے مستقبل کو مخفی رکھا ہے۔ جس طرح آپ قربانی کا بکرا دیکھیں، چھری سے پہلے کھاتا پیتا ہے، رونق لگاتا ہے کیونکہ اسے کوئی پتہ نہیں ہوتا۔ تو انسان کو کچھ پتہ نہیں ہوتا کہ آنے والے حالات کیا ہیں؟ آنے والا آئے گا تو پھر دیکھا جائے گا۔ کہتا ہے کہ کیا آپ آنے والے حالات جانتے ہیں؟ تو وہ کہتا ہے کہ ابھی تو جانے والوں سے فرصت نہیں مل رہی۔ مستقبل کے بارے میں اس وقت غور کرو

جب تم اللہ کی رحمت پر بھروسہ کرنا جانتے ہو تو نہ غور نہ کرنا کیونکہ ایمان چلا جائے  
گا۔ فقرہ میرا یاد رکھنا۔ کیا کہا میں نے؟ اگر کوئی کہے کہ کل کا سورج مجھے لکھتا نظر  
نہیں آ رہا تو اس کا ایمان تو یہیں سے چلا گیا۔ اب آپ کا ایمان چلا جائے گا۔  
اس نے کہا کہ واقعات ہوتے ہی رہتے ہیں اور سورج لکھتا ہی رہتا ہے، کفر کی  
یلغاریں ہوتی ہی ہیں اور ایمان سرفراز رہتا ہے بلکہ جتنا کفر زیادہ ہو گا اتنا ہی  
ایمان زیادہ افروز ہو گا۔

یک دو شکن زیادہ کن گیسوئے تابدار را  
 فرصت کٹکش مدد ایں دل بے قرار را  
 کہتا ہے کہ تو مشکلات ذرا زیادہ کرتا کہ نہیں جانے کا موقع ملے، ابھی تو  
 مشکلات ہیں ہی نہیں۔ کہتا ہے کہ بابا جی آپ کو کچھ فکر محسوس ہوا کہ خطرہ آ رہا  
 ہے؟ بابا کہتا ہے کہ خطرہ محسوس ہوتا تو پھر میں ضرور جانتا، ابھی تو کوئی بات نہیں  
 ہے۔

ہنوز دلی دور است  
 ان کے لیے خطرہ نہیں ہے کیونکہ اگر خطرہ ہے تو وہ خود ہی ٹال لیں  
 گے۔ تیرا طریقہ یہ ہے کہ اگر آپ سے زیادہ مرتبے والے اور زیادہ جانے  
 والے انسان مطمئن بیٹھے ہوں تو آپ کو فکر مند ہونے کی ضرورت ہی کوئی نہیں  
 ہے۔ اگر بابا حضور تشریف فرمائیں تو بیٹا کیوں پریشان ہو رہا ہے۔ اب یہ نہ کہو کہ  
 دشمن قریب آ رہا ہے۔ آپ اپنا کام کرو اور انہیں اپنا کام کرنے دو۔ ان کے لیے  
 تو اشارے کی بات ہے جس کے بارے میں کہا تھا کہ۔

ہنوز دلی ڈور است  
 اس کے لیے دلی دور ہے، دشمن پھر بکھی ہی نہیں سکتا۔ تو جہاں جانے  
 والے ہوں وہاں نہ جانے والے کا پریشان ہونا ناجائز ہے۔ تو آپ زیادہ  
 پریشان نہ ہوں۔ اگر ڈاکٹر کہتا ہے کہ یہ مرض ٹھیک ہو رہا ہے مرا یعنی کو دیکھنے  
 والے کہتے ہیں کہ یہ تو مر رہا ہے، ڈاکٹر بہتر جانتا ہے اور ڈاکٹر پر اعتماد بہتر ہے۔  
 مستقبل کو جانے والے اگر یہ کہہ دیں کہ مستقبل روشن ہے تو پھر یہ روشن ہے۔ اگر  
 انہوں نے بچے کو دیکھ کر بتا دیا کہ یہ بچہ بڑے روشن ستارے والا ہے تو اس بچے  
 نے ستارے تک پہنچنا ہے۔ تو دیکھنے والے نے پہلے بتا دیا کہ یہ روشن ستارہ ہے یہ  
 بہتر بچہ ہے یہ طاقت در بچہ ہے یہ بڑا ہو کے بڑا بنے گا۔ اب بچہ کہتا ہے کہ میں تو  
 نہیں ہو سکتا، یہ کیسے ہو سکتا ہے۔ وہ جب بڑا ہو گا تو پتہ چلے گا کہ اس نے کیا بننا ہے۔  
 اب آپ یہ دیکھیں کہ انسان ایک مشین ہے یہ فرض کر لیں۔ اگر اس  
 مشین کے اندر ایک پر زدہ ایسا ہے جسے اگر ڈرائیچ کر دیا جائے تو بندہ بدلا جاتا  
 ہے۔ آپ اس پر زے کو دل کہہ لیں۔ اگر ایک بادشاہ خوش باش زندگی گزار رہا ہو  
 اس کے دل پر اثر ہوا تو اس نے بادشاہی چھوڑ دی۔ اگر ایک انسان بڑے غستے  
 والا ہے اور اس کے ساتھ کوئی واقعہ ہو گیا تو پھر اس کے بعد وہ مر ہی گیا کیونکہ دل  
 ٹوٹ گیا۔ کہتا ہے جب میں نے یہ دیکھا کہ دوست کے ہاتھ میں خبر تھا تو پھر میرا  
 اعتبار ہی اٹھ گیا اور اس کے بعد پھر کچھ بھی نہیں رہ گیا۔ اسی طرح اگر کوئی اور پر زدہ  
 ٹیچ کر دیا جائے تو کافر مومن ہو جاتا ہے۔ اس پر زے کو آپ نصیب کہہ لیں۔ تو  
 وہ جو نصیب تھا اس کو ٹیچ کر دیا تو وہ جو کافر تھا مومن ہونا شروع ہو گیا۔ کہتا ہے کہ

اس کے بعد میرا ایمان قوی ہو گیا، قلاں آدمی نے ایک بات کی میرے کان میں تو  
پھر مجھے بات سمجھا آئی۔ مقصد یہ ہے کہ زندگی کے اندر Logical Sequence  
تسلسل حالات کے علاوہ بھی کچھ واقعات ہیں جو حالات کا تسلسل بدل دیتے  
ہیں کہ انسان کدھر جا رہا تھا اور کہاں جا رکھا۔

### منمِّ حُو خیالِ اوْ نَمِّ دَامِ كَجا فَرَم

یعنی کہ بندہ کہیں سے کہیں نکل جاتا ہے کیونکہ اندر سے پڑھ بدل جاتا ہے۔ فرض  
کریں کہ آپ کے اندر ایسا پڑھ بدل دیا جائے کہ آپ مکمل پچھے ہو جائیں پھر  
آپ اپنے آپ کو سب سے پہلے دیکھیں۔ پھر آپ کو اپنے اندر جو قباحتیں نظر  
آئیں گی؛ اس کا مدارک کون کرے گا؟ جب قیامت کا وقت ہو گا، حساب کتاب  
کا وقت ہو گا تو اللہ تعالیٰ نے سب سے پہلا کام کیا کرنا ہے؟ وہ تمہیں خود ہی سچا کر  
دے گا اور پھر تمہارے سامنے تمہارے اعمال نامے رکھ دے گا کہ بتاؤ یہ کیا ہے؟  
آپ کیسے کہیں گے یہ جھوٹا ہے۔ اب تو آپ اپنے آپ کو Defend کرتے ہیں  
مگر اس وقت آپ کیا بن جائیں گے؟ Witness of Prosecution۔ پھر  
آپ خود کو کہیں گے کہ یہ جھوٹا ہے نہیں مجھ سے جوئی چرانے گیا تھا، یہ تو جج کرنے  
نہیں گیا تھا بلکہ سامان خریدنے گیا تھا۔ تو آپ کے جھوٹ کے زمانے کا دفاع  
آپ کے بھی کے زمانے میں Prosecution ہو جاتا ہے۔ تب آپ ہی اپنے  
آپ کو پکڑ لیں گے۔ عام حالات میں اس کو ضمیر کہتے ہیں اور خاص زمانے میں  
اس کو فعل کہتے ہیں۔ اگر آپ پر اللہ کا فعل ہو جائے اور اللہ آپ کو سچا بنا دے تو  
آپ کو سب سے زیادہ خطرناک انسان اپنا آپ نظر آئے گا اور آپ خود ہی گواہی

دینے لگ جائیں گے کہ یا اللہ یہ تو جھوٹا بندہ ہے، یہ سارا ہی جھوٹ ہے، جو اس  
 نے کام کیا وہ سارا ہی غلط تھا۔ وہ اپنے خلاف آپ ہی بولتا چلا جائے گا۔ کیونکہ  
 اب جھوٹ کے خلاف پچا بول رہا ہے۔ اس وقت سچے بھی آپ ہیں، جھوٹے بھی  
 آپ ہی تھے۔ اب آپ کی جو کچی ذات ہے اگر وہ کبھی فوقیت میں آجائے تو وہ  
 آپ کو اڑا کے رکھ دے گی۔ تو دنیا میں ہونے والے واقعات آپ سے اتنے دور  
 چلے جائیں گے کہ آپ کو ان کی ضرورت ہی نہیں ہو گی۔ تو میں مستقبل  
 کی پریشانی کے بارے میں بات کر رہا ہوں۔ جو آیا نہیں اس کے بارے میں  
 پریشان کیوں ہو۔ کیا آپ آنے والے حالات جانتے ہو؟ کہتا ہے ابھی جانے  
 والوں سے فرصت نہیں ملتی۔ آپ وہ دیکھو جو آپ کر چکے ہو۔ جب کبھی آپ سے  
 زیادہ جانے والے لوگ موجود ہوں اور خاموش ہوں، اس وقت کم جانے والے کو  
 شور مچانے کا حق نہیں ہے۔ کہتا ہے کہ وہ عالیجاہ بیٹھے ہوئے ہیں، جب وہ بیٹھے  
 ہوئے ہیں، جب طاقتیں خاموش ہیں تو کمزور نے کیا شور مچانا ہے۔ جب جانے  
 والا چپ ہو جائے تو علم یا بے علم کو بولنے کا حق نہیں ہے۔ دانا کی محفل میں کم از کم  
 خاموشی تو کی جاسکتی ہے۔ مومن کے لیے مستقبل حالات کا نام نہیں ہے، مومن  
 کے لیے مستقبل حال اور ماضی اللہ کے ساتھ وابستگی کا نام ہے۔ اگر آپ کی توجہ  
 میں اللہ نہ رہا تو حالات کی کیا اصلاح کر سکتے ہو اور اللہ کی سرحد کہاں سے شروع  
 ہو رہی ہے یعنی اس کے علاقے کی سرحد؟ آپ کی موت سے۔ اگر اس زندگی  
 میں اللہ کی سرحد چاہتے ہو تو موت کا Experience کرلو موت کا  
 Vision of Experience ہے۔

جسے آپ کہتے ہوناں یہ بھی تقریب حق کی ایک دلیل ہے  
 Vision of Death      پھوں کی ایک کہانی کسی نے لکھی تھی  
 death means vision of Divine  
 آپ کو یاد ہو گا، اردو کی کتابوں میں آپ پڑھتے رہے ہو۔ کہانی یوں شروع ہوتی  
 ہے کہ سال کی آخری رات تھی، ایک بوڑھا سر جھکائے ہوئے سوچ رہا ہے  
 ویرانے میں بیٹھا ہوا ہے، کھنڈ رات میں بیٹھا ہوا ہے، سوچ رہا ہے کہ میں نے کون  
 کون سا غلط کام کیا ہے، ماں باپ کی حکم عدو لیاں کی ہیں، تعلیم کی غفلتیں کی ہیں اور  
 کردار کے اوپر ناجائز تجاوزات کی ہیں، کردارگشی کی ہے اور حالات خراب  
 ہوئے تباہیاں بربادیاں دھوکہ اپنے ساتھ لوگوں کے ساتھ، ماں باپ کے ساتھ  
 حق تلفیاں کرتے رہے ہیں اور سماج میں عزت کی خاطر ہم اپنے کردار کو مُسَخ  
 کرتے رہے ہیں، چہرہ خراب کر دیا، یہ ہو گیا، وہ ہو گیا، بہت بڑی پریشانی ہے  
 کاش یہ زندگی دوبارہ مل جاتی تو دوبارہ میں اچھی زندگی گزارتا۔ تو اسے سارے  
 واقعات یاد آئے، پریشان ہے، رورہا ہے۔ اتنے میں اس کو ایک روشنی کی کرن نظر  
 آتی ہے، وہ روشنی آئی کیونکہ تاریک رات تھی۔ کہتا ہے تو روشنی کون ہے جو میری  
 طرف بڑھتی چلی آ رہی ہے؟ اس نے کہا میرا نام ہے، امید، ہم امید کھلاتے ہیں،  
 ہمارا کام ہے اندھیرے میں روشنی کرنا، یہ جو تو اندھیرے میں بتلا ہے، تو ہماری  
 بات غور سے سن، سمجھا آ جائے گی، توبہ سے مسئلے حل ہو جاتے ہیں۔ اس نے کہا  
 اچھا توبہ سے مسئلے حل ہو جاتے ہیں؟ اس بوڑھے نے توبہ کی۔ یک لخت کیا دیکھتا  
 ہے کہ اس کو ماں کی آواز آئی کہ بیٹا اللہ وحی تو عید کا دن ہے، تو ابھی تک سورہ ہے  
 اور تو ٹو رو بھی رہا ہے۔ تو یہ ایک چھوٹے بچے کا خواب تھا۔ تو پچھے سمجھا کہ

اگر زندگی کو میں غلط کر لیا تو پھر وہی ہو گا یعنی میں مایوس بوڑھا بن جاؤں گا۔ بات  
 سمجھ آئی؟ گویا کہ مایوسیوں کے اندر امید کے زمانے فضل کی آمد ہیں۔ اس لیے  
 ایمان کس لیے ہے؟ یہی تو وقت ہے ایمان کا۔ سارے کے سارے مایوس  
 ہوتے جا رہے ہیں، سارے اسلام کو چھوڑتے جا رہے ہیں، کفر کے اندر داخل  
 ہوتے جا رہے ہیں، لوگ اتنے پریشان ہیں، یہ جو لوگ پریشان ہیں تو یہ ترقی  
 ایمان پریشان ہے اور اصلی ایمان کا ہے کو پریشان ہو گا۔ کیا وہ موت سے ڈر رہا  
 ہے؟ نہیں، وہ موت سے نہیں ڈرتا، ایمان نہیں ڈرتا موت سے۔ موت تو اس کو  
 پر کھنے والی شے ہے موت مر جاتی ہے اور بندہ زندہ رہتا ہے۔ کہتا ہے کہ موت  
 مجھے مار دے گی، ایک وقت کے بعد موت نے مر جانا ہے اور ہم نے زندہ ہو جانا  
 ہے پھر جھکڑا کس بات کا؟ Ultimately تو میں نے زندہ رہنا ہے، میں ہی میں  
 ہوں۔ آپ بات سمجھے؟ تو اس بات نے یہ ثبوت دیا کہ ایمان والے کبھی مایوس  
 نہیں ہوتے۔ پھر یہ کہ جب کبھی کسی جانے والے پا پا اللہ تعالیٰ یہ فضل کر دے کہ یہ  
 واقعہ آنے والے زمانے کی بات ہے تو پھر وہ بتا سکتا ہے، ورنہ تو اس نے  
 مخفی رکھا ہے۔ ایک دفعہ ایک پیغمبر پر فیوج آشکار ہو گیا کہ اس بستی پر  
 عذاب آنے والا ہے۔ انہوں نے دیکھا کہ عذاب آنے والا ہے مگر عذاب نہیں  
 آیا۔ پھر بڑی سخت پریشانی، پشیمانی اور سخت واقعات ہوئے جن سے وہ گزرتے  
 گئے اور پھر مچھلی کے پیٹ میں واقعات ہوئے۔ انہوں نے اللہ سے پوچھا کہ  
 آپ نے تو مجھے دکھایا تھا تو اللہ نے کہا کہ دکھایا تو تھا مگر درمیان میں تو بہ کرنے  
 والے معافی مانگنے والے دعائیں کرنے والے ہزار واقعات ہوتے ہیں، کتنی بار

تقدیر بدلتی ہے مقدر جو ہے اتنی بار بدلتا ہے جتنی بار بندہ رجوع کرتا ہے۔ تو اُن مقدر کیا ہے؟ تو اُن مقدر تیرے رجوع کا نام ہے۔ اگر رجوع بدل گیا تو حالات بدلتے۔ تو آپ کا رجوع نہ بدلتے تو یہ سارے حالات جو ہیں یہ رجوع کے Tester ہیں۔ اگر رجوع نہ بدلتے تو تمہارا مستقبل کیا اور حال کیا۔ کہتا ہے کہ ہم ایک ہی ہیں۔ کبھی آپ نے غم والا آدمی دیکھا ہے۔ اگر چار دن کے بعد پوچھو کہ کیسا موسم ہے تو کہتا ہے کہ اسی غم کا موسم ہے۔ محبت والے سے پوچھو کہ اب کیا حال ہے تو وہ کہتا ہے اب بھی اسی کی یاد ہے۔ کہتا ہے کہ اب تو چھ دن ہو گئے ہیں۔ کہتا ہے کہ چھ ہزار سال ہو جائیں تب بھی اسی کی یاد رہے گی۔ یہ میں دنیاوی وابستگی کی بات کر رہا ہوں۔ اور اگر وابستگی حق ہو جائے تو پھر حالات کیا رہے یا خیالات کیا رہے، تو پھر انیکشن کیا ہے اور غیر انیکشن کیا ہے؟ تو یہ جھوٹی وابستگیاں ہیں، ووٹ کی کحتاج ہیں اور حق جو ہے کسی کحتاج نہیں ہے۔ پھر اللہ اللہ ہے۔ وہ کہتا ہے ہم جار ہے ہیں، کامیابی کے ساتھ جار ہے ہیں، کدھر جار ہے ہیں؟ اپنے Ultimate End کی طرف۔ رہ گئی ایک اور بات جو آپ کی سمجھ سے باہر ہے۔ ملک یا نہ ملک، وہ مالک ہے، چاہے تو ایک آدمی کے ذریعے قوموں کو بدل دے اور چاہے تو سولیڈروں کی وجہ سے قوم گمراہ ہو جائے۔ ایک امام نے آنا ہے اور وہ قوم کو فلاح دے گا اور ڈھانی لاکھ مسجدوں کے ڈھانی لاکھ امام موجود ہیں مگر قوم میں وہ بات نہیں ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ آپ علم کے لیے صداقت کے لیے دوسروں کے محتاج ہو گئے ہیں حالانکہ یہ آپ کا اپنا کام تھا۔ جس قوم کے اندر بے شمار قائد پیدا ہو جائیں تو سمجھو کہ قیادت کا فرمان ہے، قیادت ختم ہو چکی

ہے۔ اسلام میں ایسی قیادت ختم ہو جائے تو میرا خیال ہے بہت بہتر ہے مبارک  
 ہے تاکہ اب ہمارے اوپر اصلی قیادت آئے۔ اللہ کا بندہ اللہ کی یاد میں رہے گا اور  
 اللہ کے حبیب ﷺ کے بندے اللہ کے حبیب ﷺ کی یاد میں رہیں گے۔ تو آپ  
 کو کسی لیدر یا قائد کی ضرورت ہی کوئی نہیں ہے۔ اگر کوئی کہے کہ ایک قائد ہمیں  
 ایسا چاہیے جو پانچ نمازوں کی جگہ تین کرادے بڑی سفارش چاہیے، میرا خیال ہے  
 وہ آپ کو نہیں ملے گا۔ آپ کو پتہ ہے وہ ایسا نہیں کراسکے گا اور پھر اگر ایک قائد  
 ایسا چاہیے جو موت سے بچا دے تو وہ بھی نہیں ملے گا ایک ایسا قائد مل جائے جو  
 حالات زمانہ اور غم سے بچا دے وہ بھی نہیں فتح سکتے۔ غم سے بھی آپ نہیں فتح  
 سکتے۔ چلو جی بڑھاپ سے فتح جاؤ۔ کیا آپ کو کوئی ایسا بندہ ملا جو بڑھاپ سے  
 بچا دے؟ جو بھی اٹل فیصلے ہیں ان سے تو کوئی بچا نہیں سکتا۔ قائد کیا کرے گا۔ یہ  
 جو آپ کہتے ہیں کہ ملک سلامت رہنا چاہیے تو ”ملک سلامت“ کیا ہوتا ہے؟  
 آپ یہ بتاؤ۔ یہ بات مجھے سمجھنہیں آئی کہ ملک سلامت رہنا چاہیے۔ آپ کہیں  
 گے کہ حدود قائم رہنی چاہیں۔ کیا حدود اللہ کی بات کر رہے ہیں؟ کیونکہ ان حدود  
 میں رہ کر ہم عبادت گزارہ ہو گئے اور اگر حدود میں عبادت نہ ہو تو حدود کیا ہیں؟ اگر  
 اسلام کے نام پر بننے والے ملک میں یا مسلمانوں کے علاقے میں یا مسلمانوں  
 کے محلے میں غیر اسلامی وحشیت ہو جائیں تو بات کیا رہ گئی۔ وہ مسلمان جو کافروں  
 کے دلیں میں ہیں اگر ان میں ایمان افروز ہو اور فروزان ہو اور آپ کے علاقے  
 میں رہنے والے مسلمان جو ہیں ملاوٹیں بھی کریں، بدمعاشیاں بھی کریں، جھوٹ  
 بھی بولیں اور قیادت کے ساتھ لوگوں کو گمراہ بھی کریں تو پھر یہ رزلت کیا نکلا؟

زمین نیک نہیں ہوتی۔ پاکستان میں یہ نہیں کہ یہ زمین نیک ہو گئی پہاڑ نیک ہو  
 گئے اور دریا پاک ہو گئے۔ مطلب یہ ہے کہ پاک ہونا ہے انسان کے ضمیر نے  
 انسان کے ایمان نے بلکہ انسان نے۔ اگر انسان پاک نہ ہو تو زمین کہاں سے  
 پاک ہو گی۔ اگر پھر بھی ہماری آنا کہتی ہے کہ قائم رہنا چاہیے تو اس کا انہصار ٹھیک  
 ہے۔ یہاں سے آپ سبق یہ سمجھو کہ اگر آپ لوگ اپنی خد کو قائم کرنا چاہتے ہو  
 ملکی حد کو تو چیل طاقت جو ہے وہ ہے وحدتِ قوم۔ اور وحدتِ قوم کے لیے طاقت  
 در بات چاہیے۔ آدھے آدھے آدمیوں کے خلاف ہوئے پڑے ہیں یہ  
 آجائیں تو وہ نہیں رہتے وہ آجائیں تو یہ نہیں رہتے۔ آپ بات سمجھ رہے ہیں؟  
 اگر ایک ٹولہ سیاست کا آجاتا ہے تو دوسرے کو وہ غدار کہتا ہے وہ ”غدار“ آجاتے  
 ہیں تو پھر یہ غدار ہیں۔ اب درمیان میں آپ کوچ بولنے کا موقع ہے۔ جماعتیں  
 نہ اچھی ہوتی ہیں نہ بدی ہوتی ہیں بندے اچھے ہوتے ہیں، بندے بدے ہوتے  
 ہیں۔ اس لیے آپ نے ان باقتوں پر غور کرنا ہے۔ جب ایسی بات کو آپ سوچیں  
 گے تو آپ کو یہ بات سمجھ آجائے گی کہ اعتماد ہی کا نام ہے ایمان۔ تو ایمان کیا  
 ہے؟ کسی پر اعتماد جس کے پاس ہم جارہے ہیں اور سچا ہو جھوٹ نہ بولے۔ آپ  
 کے خیال میں صداقت کیا ہے؟ تو صداقت کا ساتھ دو، جماعت کا ساتھ نہ دو۔ کس  
 جماعت کا؟ جس جماعت کا ارضی ہو۔ کون سی جماعت؟ ہمیں نہیں پتہ کہ کون سی  
 جماعت۔ تو جس جماعت میں آپ کے خیال میں صداقت ہے آپ صداقت کا  
 ساتھ دے دو۔ صداقت کو اپنی طرف سے Openly کہہ دو کہ صداقت سرفراز  
 ٹوپی چاہیے۔ اگر دونوں جھوٹے ہیں تو پھر آپ چھوڑ دو۔ اس میں Compromise

کی بات نہیں، ایمان میں Compromise نہیں ہے، تو آپ اپنے اللہ پر بھروسہ رکھتے ہوئے اپنے مستقبل سے مایوس نہ ہونا۔ یہ بات یاد رکھنا، یہ کمی بات ہے۔ جو مستقبل سے مایوس ہو گیا وہ خدا سے باغی ہو گیا۔ اللہ تعالیٰ بار بار فرماتے ہیں کہ میری رحمت سے مایوس نہ ہوتا۔ اب رحمت جو ہے اس کو یوں سمجھ لو کہ اگر انسان عین موت کے قریب ہے تو پھر بھی مایوس نہ ہو کیونکہ تباہی سے ایک قدم پہلے رحمت آ جاتی ہے۔ تو آپ اپنے آپ کو ایمان میں قائم رکھو۔ آپ کو بات سمجھ آئی؟ آپ کا سوال پورا ہو گیا  
 اب آپ بولیں ڈاکٹر آصف بولو

سوال:

غیبت کے بارے میں بتا دیں

جواب:

کسی آدمی کی عدم موجودگی میں ایسی بات کہنا جو تم اس کی موجودگی میں نہیں کہہ سکتے، اس کی خامی بیان کرنا، اس کے خلاف پڑا پیگنڈہ کرنا، یہ غیبت ہے۔ ایسا نہیں ہونا چاہیے۔ غیبت کے بارے میں حکم یہ ہے کہ کیا تم پسند کرو گے اپنے مردہ بھائی کا گوشت کھانا۔ غیبت کرنے والے کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ دوسرے کو بلیک پینٹ کر دیا جائے۔ ایسا نہیں کرنا چاہیے۔ کیا پتہ کہ آج تمہیں وہ شخص جو نظر آ رہا ہے عین ممکن ہے کہ کل کو یہ کیا ہو جائے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ اس کے بارے میں بات تم پر آشکار نہ ہوئی ہو۔ بزرگوں نے اس بارے میں یہ بات بتائی ہے کہ جب تک توبہ کا دروازہ بند نہ ہو جائے کسی کو گناہ گار نہ کہو۔ تو کسی کو برا

نہ کہو جب تک قبہ کا دروازہ بند نہ ہو جائے۔ قبہ کا دروازہ بھی تو بند نہیں ہوا۔ لہذا  
 کسی کو برانہ کہو۔ اگر برائی دیکھو تو اپنی نیکی یوں بنالو کہ اس کی پردہ پوشی کر دو۔ تم  
 سماج کے Responsible نہیں ہو کہ یہ کام کرو یہ نہ ہو کہ لوگ تھاری خامیاں  
 بیان کرتے پھریں۔ صحابہ کرام نے عرض کیا کہ یا رسول اللہؐ اگر ہم اس کے منہ پر  
 کہہ دیں تو کیا یہ غیبت تو نہ ہوگی۔ آپؐ نے فرمایا پھر یہ بے حیائی ہے۔ کسی آدمی  
 کے منہ پر کانے کے منہ پر کہہ دو کہ تیری آنکھ اگر ہوتی تو کتنا اچھا ہوتا تو یہ بہت  
 ہی بڑی بات ہے۔ خامی دور کرو خامی دور کرنے کے لیے کوشش کرو اور اس کے  
 ساتھ جو بھی تعاون کر سکتے ہو وہ تعاون کرو اور اس کے منہ پر بے حیائی نہ کرو کہ تم  
 یہ ہؤو ہو۔ اس طرح تو وہ پریشان ہو جائے گا۔ جب سے یہ بات ختم ہو گئی ہے  
 لوگ گمراہی میں کفرم ہوتے جا رہے ہیں۔ تو لوگوں کو نیکی کی طرف مائل کرو۔  
 کب کر سکتے ہو؟ جب تم نیک ہو جاؤ۔ حق کی طرف مائل کرو۔ کب کر سکتے ہو؟  
 جب تم سچ ہو جاؤ۔ تو پہلے اپنے آپ کو سچا کرلو۔ کہتے یہ ہیں کہ جو آدمی سچا ہو  
 جائے اس کے منہ سے جھوٹ بھی نکلے تب بھی حق ہو جاتا ہے کیونکہ جھوٹ نکلتا  
 نہیں ہے۔ وہ حق ہی ہوتا ہے۔ اس کی مثال دوں کہ ایک مائی صاحبہ کا ذکر کرتے  
 ہیں ایک مائی صاحبہ اپنے بیٹے کو نماز کی عادت ڈالنے کے لیے ایک چھوٹی سی پڑیا  
 شکر کی اس کے مصلے کے نیچے رکھ دیتی تھی۔ جب وہ نماز پڑھتے پھر وہ مصلی  
 اٹھاتے تو نیچے شکر پڑی ہوتی اور وہ سمجھتے کہ اللہ شکر دے رہا ہے۔ اور بچپن اسی شکر  
 کی خوشی میں چلتا رہا۔ ایک دن ایسا ہوا کہ مائی صاحبہ مصلے کے نیچے شکر رکھنا بھول  
 گئیں اور بچپنے مصلے پر چڑھ گیا۔ اب مائی صاحبہ نے کہایا اللہ اب شکر نکلنی نہیں ہے

میں نے رکھی نہیں ہے اور بچہ ہمیشہ ہمیشہ کے لیے نماز سے بدظن نہ ہو جائے، اب  
 تو کوئی مہر یا نی فرما۔ ماں کی غفلت اور پھر ماں کی دعا کرامت بن گئی مصلحتی اٹھایا  
 تو نیچے شکر موجود تھی۔ جب وہ بچہ بزرگ بننے تو انہیں کنج شکر کہا گیا اور وہ پاک  
 پتن شریف میں رہتے ہیں۔ مطلب یہ کہ ماں کی دعا ایک کرامت بن گئی۔ بعض  
 اوقات ایسا ہوتا ہے کہ ماں نے سچ نہیں کہا کہ شکر ہے لیکن ماں کا ایمان اور ماں کی  
 دعا جو ہے وہ شکر ساز ہو گئی۔ یہ بھی بعض اوقات ہوتا ہے کہ سچ بندے کی دعا جو  
 ہے وہ پھر ہر شے کو تھیک کر دیتی ہے۔ بابا صاحبؒ کا دوسرا واقعہ جو ہے وہ بھی اسی  
 کے بارے میں ہے یعنی شکر کے بارے میں ہے کہ اونٹوں والے آڑ ہے تھے بابا  
 صاحبؒ مَست رہتے تھے۔ شکر لدی ہوئی تھی شکر لے کے آرہے تھے بابا  
 صاحبؒ نے پوچھا کہ کیا لارہے ہو؟ وہ شکر سے لدے ہوئے تھے انہوں نے  
 سوچا کہ نقیر مانگ ہی نہ لے۔ اس نے کہا نمک ہے بابا۔ انہوں نے فرمایا کہ جاؤ  
 نمک تو نمک ہی سمجھی۔ گھر جا کے دیکھا تو سارا ہی نمک چیخنے چلائے۔ کسی بزرگ  
 کے پاس گئے۔ اونٹ والوں نے کہا کہ راستے میں بابا جی نے پوچھا تھا۔ تو اس  
 نے کہا کہ ان کے پاس جاؤ، اس کا علاج اور کوئی نہیں ہے یہ گرفتاری کرامت ہو  
 گئے ہوتے۔ وہ نمک لے کر پھر وہاں سے گزرے بابا صاحبؒ نے پوچھا کیا ہے؟  
 کہتے ہیں مہاراج شکر ہے، انہوں نے کہا کہ شکر ہے تو پھر شکر ہی سمجھی۔ اور پھر نام  
 رکھا گیا کنج شکر۔ تو بات یہ ہے کہ سچ کی زبان سے کچھ نکل جائے وہ ہو جائے  
 گا۔ اس لیے حالات سے پریشان ہونے کے لیے ہم نے منع کر دیا۔ مایوسی،  
 پریشانی، اب کیا ہو گا؟ کچھ بھی نہیں ہو گا۔ لوگوں کو اپنے وقت پر موت آئے گی

اپنے وقت پر زندگی پیدا ہو گئی، تھے اتنے مہینے کے بعد پیدا ہوں گے جتنے مہینے کے  
 بعد پہلے پیدا ہوتے تھے سارے واقعات ویسے ہوں گے، جھوٹے کا حشر بُرا ہو گا،  
 پچھے کا حشر اچھا ہو گا، یہ دنیاوی واقعات آپ کے سامنے چلتے رہیں گے اور آپ  
 نے ہزار بار حالات کو بدلتے ہوئے دیکھا ہے۔ قائدِ اعظمؐ کے بعد لیاقت علی  
 خان اور پھر اس کے بعد کیا ہوا وہ جو کہتے تھے کہ میرے بعد سورج کو یہ ہو جائے گا  
 اور یہ کہ ہم جائیں گے تو پہاڑوں میں گے۔ اس کے بعد پھر کیا ہوا! پہاڑوں کو  
 روئے کی نہ کوئی فرصت ہے اور نہ کوئی اور واقعات ہیں۔ باپ گیا تو کدھر گیا اور  
 بیٹی گئی تو کدھر گئی۔ اور اب جو آرہے ہیں یہ کدھر گئے۔ ہمارا یہ طریقہ ہے کہ  
 جانے والوں کو صحیحتے جاؤ۔ ہمارا کیا کام ہے؟ جانے والوں کو صحیحتے جاؤ، جدھر جا  
 رہے ہیں جاتے جائیں اور نیکی کا راستہ آپ طے کرتے جائیں۔ ایمان کا راستہ  
 طے کرتے جاؤ۔ رہ گئیں حکومت سازیاں تو الارض اللہ۔ جب تک تم زمین لوگوں  
 کے حوالے نہیں کرتے، جا گیرداری کو بند نہیں کرتے تو مسئلہ نہیں حل ہو گا۔ کہتے  
 ہیں کہ ایک آدمی نے غریبوں کی راہنمائی کی کہ میں تمہارے حقوق دلاوں کا پیسہ  
 دلاوں کا گا۔ غریب آدمی کو تو پیسہ چاہیے، پھر آنے والا ہمارا دُور ہو گا۔ تو  
 جب اس کو پیسہ ملا تو آپ ہی کھا گیا۔ غریب پھر دیکھتا رہ گیا۔ ادھر سے اسلام نواز  
 گروپ آتا ہے اور یہ بوریوں میں پیسہ بند کر کے رکھ دیتے ہیں اور پر لکھ دیتے ہیں  
 ”اسلام“۔ تو یہ سارے کام سارا واقعہ ہے۔ اور پرسے عالم دین ہوتے ہیں اور اندر  
 سے پیسہ ہوتا ہے۔ اس سے پوچھو کہ تو سارا اسلام تو بتا رہا ہے لیکن یہ تو بتا کہ  
 تیرے پاس پیسے کہاں سے آئے۔ جب تک پیسے کی محبت سے انسان بچتا نہیں

ہے اور لذت وجود سے نہیں بچتا تو ایمان مکمل نہیں ہو سکتا۔ وجود کی لذت سے بچنے سے بچو۔ سیاست تو آپ کرتے جاؤ گے جس کی سیاست کرنا اگر تم کرنا چاہو تو اللہ کا فضل اگر آپ دیکھو تو پھر آپ خود ہی فضل ہو۔ آپ کا خیال بدل جائے تو فضل نہیں ہوتا، خیال بدل جائے تو پھر تباہی ہو جاتی ہے۔ خیال کی تبدیلی کا نام ہے تباہی۔

سیاسی طور پر یہ ہونا چاہیے کہ جو بھی گروپ کامیاب ہو جائے اس کے بعد اس کو مختلف گروپ کے ساتھ مل کر رہنے کی عادت ہوئی چاہیے بلکہ ایک جماعت ایسی کامیاب ہو کے آئے کہ جب وہ کامیاب ہو جائے تو جماعت توڑ دے اور پھر سب جماعتیں متفقہ ہوں۔ جیسے ہی کامیابی ملے، مل کے رہو انسانوں کی طرح رہو۔ ایک گروپ اپنے آپ کو پالتار رہتا ہے اور دوسرا گروپ آہستہ آہستہ باغی ہوتا جاتا ہے، پھر وہ توڑ دے گا۔ یہی واقعہ ہوتا رہتا ہے آپ کے سامنے۔ حکومت آگے پیچھے ہو جاتی ہے۔ اگر مرکز کا پنجاب کے ساتھ رابطہ بحال رہتا، اچھے واقعات رہتے تو ٹھیک تھا۔ مگر سارے Offend ہو گئے جہاز سمندر میں کھڑا کھڑا سوکھ گیا، کیا نام تھا؟ جونا ٹھن۔ کچھ تجاوزات ہو گئے، کچھ لوگوں کو اور واقعات پیتے چل گئے۔ اگر خل مزاجی سے سارے چلتے چلتے تو پھر چلتے رہتے۔ لوگوں کے پاس اتنا نام ہی نہیں ہوتا کہ کسی کو تنگ کریں۔ تو اس یہی وقت ہے۔ جب آپ کسی انسان کو یا گروپ کو دیکھنا گوارانہ کر سکو تو سمجھو کر تباہی کا وقت آگیا، تمہاری تباہی کا۔ تو یہ بات ہے۔ اس لیے سیاست میں اختلافات نہیں ہونے چاہیں۔

ہاں جی چھٹائی صاحب بولو یوسف بولو آپ ہی بولو  
ڈاکٹر صاحب

سوال :

آپ کی بات حق ہے لیکن یہ جو حق پریشانی ہے اس کا کیا حل ہے؟

جواب :

اسلام میں اکٹھے رہنے والے جو ہیں وہ اسلام کی وجہ سے بھی لڑتے ہیں اور ویسے بھی آپس میں لڑتے ہیں۔ یہ آنا ہے۔ آپ یہ کہیں کہ اسلام میں داخل ہونے کے بعد جو آدمی آنارکھتا ہے وہ جھوٹا ہے۔ یا تو سارے جھوٹے ہیں یا ساروں میں سے ایک کے علاوہ سارے جھوٹے ہیں۔ یہ تو نہیں ہو سکتا کہ لڑنے والے بھی سارے سچے ہو جائیں۔ یہ جھوٹ ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ سیاست جو ہے یہ کاروبار ہے، کاروبار میں انویں سمندھ اور اس کے ریڑن کی بات ہے۔ اگر خدمتِ خلق ہو تو لڑائی کیا؟ پھر آپ بھی خدمت کرو اور وہ بھی خدمت کرے۔ ایکشن سے پہلے خدمت کوئی نہیں کرتا، خدمت کرو تو سارے لوگ ہی خوش رہیں مگر خدمت تو کوئی نہیں کرتا، صرف ووٹ کے لیے ہر جگہ لڑائی کرتے ہیں مثلاً خدا کی نماز ہونی ہے، جماعت کرانی ہے، اب امامت کا جھکڑا ہے کہ امامت کون کرائے؟ مسجد کے اندر ایک جلسہ تھا جمیعت المشائخ کا۔ مشائخ کرام جو ہوتے ہیں یعنی پیر صاحبان، دو تین تھیں تھیں، ایک نشست پر ایک پیر صاحب کری صدارت پر بیٹھئے، دوسرے پیر صاحب نے کہا کہ میں اس کی صدارت میں بیٹھنا نہیں پسند کرتا۔ تو فائدہ کس کو پہنچ گا؟ غیر اسلامی شعور کو یہ سارا واقعہ

ہورہا ہے آپ کے ملک میں۔ میرا خیال ہے کہ اس ملک کے اندر منافقت بڑھ  
گئی ہے۔ آپ کا کیا خیال ہے؟ اب آپ پریشان نہ ہونا اور دعا کرتے رہنا  
اپنے حق کے لیے۔ جب میں کسی کو پریشان ہوتے ہوئے دیکھتا ہوں تو میں کہتا  
ہوں کہ یہ تیرے اندر کی شرارت ہے۔ اللہ کی طرف سے یہ بات ایسے ہے اور  
میں یہ خبر دے رہا ہوں کہ جن لوگوں نے اللہ پر بھروسہ رکھ لیا اور یقین کے ساتھ  
اللہ کو مان لیا اور اس تعاون کے اندر شامل ہو گئے عبادت میں شامل ہو گئے ان  
لوگوں پر یہ وقت مشکل نہیں ہوتا۔ مشکل جو ہے یہ ہے اعتماد کی کمی کا نام۔ آپ کو  
اس کی ذات پر اعتماد نہیں رہ گیا، کیونکہ اندر فساد زیادہ مچ گیا، یہ شعر سو، مسئلہ سمجھ آ  
جائے گا۔

احساس ہو رہا ہے جفائے حبیب کا  
شاید بھک گئے ہیں رو دوستی سے ہم  
مطلوب ہے کہ آپ لوگ ہی بھک گئے ہو، آپ کو خدا کی ذات پر بھک ہورہا ہے  
آپ ایمان والے ہیں، تو ایک پیغمبر سے امت بنی ہے، ایک ہی ذات سے امت  
ساری بن گئی ہے، ایک گلے سے ساری امت وحدت میں آ گئی ہے اور اب آپ  
کو بھک پیدا ہو گیا، فرق آ گیا ہے، اینٹ اینٹ تقسیم ہو جائے تو بلذہنگ کدھر ہے  
گی۔ اس لیے پاکستان میں یہی کچھ ہوا پڑا ہے۔ اب اس کے علاج کا میں نے  
آپ کو کہا ہے کہ فکر نہ کرو۔ اب اس کا علاج تمہارے بس میں نہیں ہے، شکر کرو  
اگر تو تمہارے بس میں ہوتا تو تم پریشان ہوتے کہ ہم کیا بنا میں گے اور بلذہنگ  
کیسے بنا میں گے؟ اب تو اللہ کا فضل آ رہا ہے اور وہ خود بخود ہی کرے گا، توڑے

گا، بنائے گا، دیکھتے جاؤ، جلوے تمہارے نہیں ہیں، اب جلوہ قدرت کا ہے۔ اب  
وہ بات ہے کہ —

عشق پر فریاد لازم تھی سودہ ہو بھی چکی

اب ذرا دل تھام کر فریاد کی تاشید یکے

آپ کا کام ہے اللہ سے فریاد کرنا، سودہ آپ کر چکے دعا میں مانگ لیں۔ خواب  
ہی جھوٹے بناؤ لے ہیں لوگوں نے میں آپ کو کیا بتاؤں؟ خواب اور بیان  
جھوٹے مشاہدات جھوٹے اور مکاشفات بھی جھوٹے

ایک کو خواب آیا کہ میری جماعت کا میاں ہو گئی ہے مگر وہ جماعت میں  
ہو گئی۔ دوسرے کو خواب آیا کہ ایسا واقعہ ہو جائے گا۔ ایکشن کا حکم مجھے مل گیا ہے  
اور وہ بھی انشاء اللہ میں ہو جائے گا۔ مطلب یہ ہے کہ جب اپنی ذات قابل اعتقاد  
نہ رہی تو پرانی قابل اعتبار ذات کو حوالہ بنالیا گیا۔ جس کا کہنا مانتا کوئی نہیں، وہ  
کہتے ہیں کہ اللہ کا حکم آیا ہے تمہارے لیے میری طرف تمہارے لیے اطلاع ہو گئی  
ہے اور حکم یہ ہے کہ تم برباد ہو جاؤ گے اگر میرا کہنا نہ مانو گے۔ یہ صرف غیربرکی  
شان ہے وہ کہہ سکتے ہیں، جو اس کام کے لیے نامزد ہیں۔ دنیا کا کوئی بندہ اگر خدا  
سے اس طرح کا رابطہ بیان کرتا ہے کہ مجھے حکم ہوا کہ تمہیں میں بتاؤں تو وہ جھوٹا  
نہی ہے جس پر وحی آتی ہے۔ آپ بات سمجھ رہے ہیں؟ کہتا ہے کہ رات کو  
جرائیل سے ملاقات ہوئی وہ کسی کام کو جارہے تھے، میں نے کہا کہ تھوڑی دیر  
بات ہی کرو جرائیل کے ساتھ ملاقات چاہے کتنی ہی خوب صورت  
ملاقات ہوئی جھوٹ ہے، یہ سارا شاعری والا مبالغہ ہے۔ آپ لوگ سارے کلمہ

پڑھنے والے ہیں، پھر کلمہ پڑھو بسم اللہ الرحمن الرحیم۔ لا الہ الا اللہ  
 محمد رسول اللہ اب آپ لوگوں کا رابطہ بحال ہے کیونکہ یہ کلمہ ہے۔ ایک آدمی  
 مسلمانوں کو حضور پاک ﷺ کا حکم سنائے تو وہ کون ہو گیا؟ حضور پاک ﷺ کی  
 طرف سے سفیر ہو گیا۔ آپ بات سمجھ رہے ہیں؟ اور مسلمانوں کے لیے کسی سفیر  
 کی گنجائش نہیں ہے کیونکہ ہمارا براہ راست کلمہ ہے، میں گواہ ہوں ہم نے ابھی پڑھا  
 ہے۔ ہمارا کلمہ کیا ہے؟ ہمارا اللہ موجود اور ہمارے حضور پاک ﷺ بھی موجود ہیں  
 اور کلمہ ہمیشہ موجود ہے۔ یہی تو اسلام نے بات کی تھی کہ درمیان میں کا ہن،  
 پروہت، پنڈت نکال دیا، نجومی نکال دیا، دست شناس نکال دیا، ستارہ شناس نکال  
 دیا۔ پھر کہا کہ یہ اللہ ہے، دیکھئے بغیر اس کی عبادت کرو۔ محبت کی بات جو  
 ہے وہ الگ بات ہے۔ جہاں توحید ہے وہاں توحید میں گڑ بُر نہیں کرنی ہے۔ اگر  
 یہ کہو گے کہ حضور پاک ﷺ کا آستانہ بھی کعبہ ہے تو پھر گڑ بُر ہے کیونکہ یہ حضور  
 پاک ﷺ کے بیان کے علاوہ بات ہے، انہوں نے یہی توعیج کیا تھا۔ آپ بیان  
 کرتے تھے تو لوگ کہتے تھے کہ ہم سمجھ گئے ہیں۔ کیا سمجھ گئے ہو؟ آپ خود ہی  
 ہیں۔ حضور پاک ﷺ نے کہا کہ بات یہ ہے کہ اللہ کا حکم ہے آیت آگئی ہے ادا  
 بشر مثلکم یو خی الی کہ اللہ نے مجھے فرمایا ہے کہ یہ کہہ دو کہ میں ہوں انسان  
 تمہاری طرح اور مجھ پر وی آتی ہے۔ انسان تمہاری طرح ہوں یعنی کہ میں اللہ  
 نہیں ہوں۔ ایک ثبوت تو یہ دیا کہ میں اللہ نہیں ہوں۔ لوگوں نے اس طرح بھی  
 کہا کہ میم کا گھونگھٹ ہے، احمد اور احد کی بات ہے، ساری میم کی مرزوڑی ہے۔  
 آپ بات سمجھ رہے ہیں تاں۔ اس میں انہوں نے کہا کہ دیکھو میم کی مرزوڑی اپنی

جگہ پر رکھو لیکن یہ ہے کہ میں یہ کہہ رہا ہوں کہ اللہ تعالیٰ وحی نازل فرمانے والی  
 ذات کا نام ہے اور ہم بذریعہ جبرائیل امین وحی وصول کر رہے ہیں۔ ہم آئے  
 ہیں ایک وقت پر اور ایک وقت کے بعد ہم چلے جائیں گے اللہ جو ہے ہر وقت  
 میں آیا اور ہر وقت میں رہے گا اور اس کا آنا جانا کوئی نہیں ہے، اس کا ہونا ہی ہونا  
 ہے۔ الان کما کان وہ جیسا تھا ویسا ہی ہے وہ ہمیشہ سے ہے جو کچھ ہے۔ ہر  
 آغاز سے پہلے ہے اور ہر انعام کے بعد ہے۔ اور اس کا ثبوت کیا ہے کہ میں اللہ  
 نہیں ہوں، اللہ قہار بھی ہے اور ہم قہار نہیں ہیں، اللہ جبار بھی ہے، ہم نہیں ہیں، مقتوم  
 بھی ہے انتقام بھی لے لیتا ہے مگر ہم نہیں لیتے۔ ہماری صرف رواف و رجیم کی  
 صفت اللہ سے ملتی ہے باقی سب اللہ کی اپنی ہیں۔ اور تیرا ثبوت یہ دیا کہ اللہ اپنی  
 عبادت نہیں کرتا، ہم اللہ کی عبادت کر رہے ہیں، یہ دیکھو "اللہ اکبر" سر سجدے  
 میں تو بندے کی شان یہ ہے کہ سجدے میں سر کھدے اور اللہ کسی کو سجدہ نہیں کرتا  
 کہ اللہ مسلمان بھی نہیں ہے، اللہ تو اللہ ہی ہے ناں۔ اس کا Meaning thereby  
 کسی پر ایمان رکھنے کی کیا بات ہے۔ کیا اللہ کوئی نمازیں پڑھتا ہے۔ بہر حال وہ  
 اللہ ہے۔ میں صرف یہ نہیں کہ میں بندہ ہوں بلکہ بہت قریب ہوں اور میں ہی  
 میں ہوں، ناں! اللہ کا حکم ہے کہ میں فانی ہوں اور وہ جو میرا آستانہ شریف ہے  
 اس کو خبردار اپنا سار کزوہ نہ بنا لینا چیزے عبادت گاہ، سجدہ نہ کر لینا، اس لیے سجدہ بشرط کو  
 منع کر دیا اور سارے ثبوت عطا کر دیئے کہ ہم آرہے ہیں، ہم جارہے ہیں اور باقی  
 جو ہے یاد کرنے والے کے لیے ہم موجود ہیں، وہ راز ہے اور وہ روحانی راز ہے، جو  
 یاد کرے گا اس کے لیے ہم موجود ہیں، جو نہیں مانے گا اب بھی نہیں مانے گا، کافر کا

کافر ہے گا۔ اس لیے یہ بات ذرا غور والی ہے کہ مسلمان جو ہیں اگر مانتے ہیں تو  
کچھ اور ہو جاتے ہیں اور نہیں مانتے تو گراہ ہو جاتے ہیں۔

سوال:

تو یہ جو لوگ جھوٹے خواب بیان کرتے ہیں ان کی کیا حقیقت ہے؟

جواب:

اللہ تعالیٰ کا پیغام اللہ تعالیٰ کے حبیب ﷺ کی طرف آیا تھا اور حضور  
پاک ﷺ نے یہ کبھی نہیں فرمایا کہ میرا پیغام لانے والا جو ہے فلاں ہو گایا وہ ہو گا۔  
کیونکہ پیغام مکمل آچکا ہے۔ رہ گئی بات محبت کی تو فقراء یا بزرگان دین نے یہ کام  
کیا کہ حالات زمانہ کی ترقیوں کی وجہ سے جب انسان کے دل جو ہیں کچلا گئے تو  
ان کو حضور پاک ﷺ کی محبت سے نوازا۔ لوگوں کو محفلوں میں بلانا، انہیں حضور  
پاک ﷺ کی محبت کی باتیں سنانا اور پیار کے قصے بیان کرنا۔ وہ آدمی جو اپنی  
ناکامی کو یا اپنی خامی کو دور کرنے کے لیے اس ذات کا حوالہ دیتا ہے وہ جھوٹا ہے۔  
جیسے ایک مرتبہ ”نظامِ مصطفیٰ“ آگیا، نازک نامِ محبت والا نام استعمال کر لیا اور  
اس کا نام نظامِ مصطفیٰ رکھ دیا۔ نظامِ مصطفیٰ کے اندر نوآدمی یا نو جماعتوں کا اکٹھا  
ہونا بھی مانتا ہوں کہ یہ نظامِ مصطفیٰ کے لیے ہی تھا۔ چلو مان لو۔ مگر اس کے ٹوئے  
کا نام منافقت ہے۔ وہ ٹوئے کیوں؟ تو ثابت یہ ہوا کہ یہ لوگ جو ہوتے ہیں،  
اویاء قسم کے بنے ہوئے علماء قسم کے بنے ہوئے یہ بہت ظالم لوگ ہوتے ہیں۔  
وہ گمراہ ہوتے ہیں جو غریبوں کو امیر کرنا چاہیں۔ امیر کیا اور غریب کیا، آپ انہا  
ایمان پکار کھو اور چلتے جاؤ۔ مقصد یہ ہے کہ یہ سارے کا سارا واقعہ جو ہے یہ سارا

ہی غلط ہے۔ اتنی گڑ بڑ ہو گئی ہے کہ اب اس کا ایک ہی علاج ہے۔ کیا علاج ہے؟ یا اسے Uproot کر دو یا اسے Reconstruct کر کے Destroy ہے۔ فضل کی ہوا آجائے تو یہ بہت بہتر ہے۔ یا پھر 25 سال تک سیاست مغلیل کر دو۔ پھر سیاست کس کی ہو گی؟ میرا خیال ہے طالب علموں کی ہو گی۔ یہ بھی جھوٹے ہو گئے، طالب علم بھی جھوٹے ہو گئے کیونکہ یہ کلاشکوف سے کم بات نہیں کرتے، پڑھنے میں فیل ہو جاتے ہیں اور ان کا کام اپنا کام نہیں ہوتا۔ کوئی شعبہ ایسا ہونا چاہیے جس میں صداقت موجود ہو اور وہ ابھی تک نظر نہیں آیا۔ تو کوئی شعبہ ایسا ہونا چاہیے جس میں مکمل صداقت موجود ہو اور جس کو آپ کہہ سکتے ہوں کہ یہ سچے لوگ ہیں۔ اب اس آدمی کی تلاش کرو یا دعا کرو کہ اللہ تعالیٰ کوئی انتظام فرمائے کسی سچے آدمی کا یا سچے گروپ کے آنے کا، اس وقت جو موجود ہیں وہ تو کوئی قابل ذکر نہیں ہیں۔ اس لیے یا اللہ تو آپ ہی سبب ہنا۔ یہ تو جتنے ہیں ساری سیاسی وابستگیاں ہیں۔ میں تو بڑا خاموشی سے گمنام ہوں، مجھے تین جماعتوں کی طرف سے چار علاقوں کی طرف سے ایکشن لڑنے کی آئی ہے، کہتے ہیں، ہمیں Candidate ہی نہیں مل رہے، آپ بن جاؤ قربانی کا بکرا، ہم کیوں لڑیں؟ میں لڑائی کرتا نہیں ہوں۔ میرا مطلب ہے کہ بے شمار لوگ کہتے ہیں یہ کرو وہ کرو اور اس طرح ایکشن ہو جاتے ہیں۔ کہیں غلطی سے ہم ہاں کر دیں اور خداخواستہ Elect بھی ہو جائیں، میرے جیسے تو سیاست کی بالکل ہی توڑ پھوڑ کر دیں۔ یہ ہمارا کام ہی نہیں ہے۔ ایک بچے سے کسی نے پوچھا کہ تجھے پاکستان کا صدر بنادیں تو تم پہلا کام

کیا کرو گے؟ اس نے کہا کہ میں استفسی دے دوں گا۔ تو ہم ایسے ہی لوگ ہیں  
 کیونکہ یہ ہمارا شعبہ نہیں ہے۔ آپ کو پتہ ہے ظلم کے کہتے ہیں؟ ظلم جو ہے فطرت  
 کے خلاف کام کرنے کو اور فطرت کے خلاف کام لینے کو کہتے ہیں اور جو تمہارا  
 منصب نہیں ہے وہ اختیار کر لینا۔ اس سے بڑا ظلم کوئی نہیں کہ جو آپ کا منصب  
 نہیں تھا وہ منصب آپ اختیار کر گئے یا بیان کر گئے کہ میرا یہ مقام ہے، جب کہ  
 اللہ نے وہ مقام نہیں بنایا۔ یہ سب سے بڑا ظلم ہے اللہ آپ ہی حیران ہے کہ اس  
 کو میں نے ولی بنایا نہیں ہے اور یہ ولی Claim کر رہا ہے یہ قصہ کیا ہے؟ وہ پھر  
 لمبی کہانی میں ڈال دیتا ہے۔ آخری وقت میں وہ جیجنیں مارتا ہے کہ مجھے انسان ہی  
 رہنے والے تو بات یہ ہے کہ ظلم سے بچو۔ مبالغہ ظلم ہے، مبالغہ ظلم ہے۔ جو آپ کو نہیں  
 بنایا گیا وہ بننا ظلم ہے، کسی آدمی کے خلاف بلا سبب بولنا بھی ظلم ہے۔ اور سیاست  
 میں یہ ہوتا ہے کہ دوسرا گروپ کے خلاف بولتے ہیں، میں نے آپ کو بات  
 سنائی تھی کہ سیاست کی سب سے بڑی تقریر کیا ہوتی ہے؟ یہ کہ ہمیں یہ تو نہیں پڑھ  
 کہ ہم کیا کریں گے لیکن ہم وہ نہیں ہونے دیں گے جو وہ چاہتے ہیں۔ تو سیاست  
 ہے دوسروں کی بات کی مخالفت کرنا۔ تو آپ لوگ اپنے ایمان کو درست رکھو  
 آپ کو میں بتا رہا ہوں کہ اچھے آدمی کے لیے اچھے حالات آ رہے ہیں، کیا کہا؟  
 کہ اچھے آدمی کے لیے اچھے حالات آ رہے ہیں۔ بُرُوں کے لیے بُرے آئیں  
 گے۔ تو اللہ تعالیٰ جو ہے یا اللہ تعالیٰ کے جو خاص بندے ہیں، یہ براہ راست واقعہ  
 ہو رہا ہے، اس پر تمہارے ایکشن سے کوئی فرق نہیں پڑتا، اب ساری بات لیٹ ہو  
 گئی ہے، اب پانی جو ہے وہ سر کے اوپر ہی ہے، اس لیے فکر نہ کرو۔ جس مکان کی

دیوار نہیں بنی اس کی چھت آپ کہاں سے ڈالو گئے یہ چھتیں بنا رہے ہیں جب کہ  
دیوار ہی کوئی نہیں ہے۔ اب دیوار کے بغیر چھت ڈالنا جو ہے وہ نیلی چھت والا ہی  
کرتا ہے، یہ کسی اور کے بس کی بات نہیں ہے۔ وہ دلوں کی کدورتیں دور کرے اور  
دلوں میں کسی سے محبت پیدا ہو رہم پیدا ہو رہنہ آج جو لوگ آرہے ہیں یا آ جائیں  
گے وہ آدھے لوگوں کو پچانی لگانے کے لیے تیار ہیں اور اگر دوسرے آگئے تو وہ  
بھی پچانی لگادیں گے اور سو گناہ گاروں کے ساتھ پانچ سو معصوم پچانی لگ  
جاتے ہیں۔ کہنا نہیں چاہیے لیکن آپ نے دیکھا کہ دنیا میں ایسے ہوا ہے  
مسلمان کے ساتھ ہوا ہے، ایک ملک کا دوسرے ملک کے ساتھ ہوا، پھر ایک کا اور  
کے ساتھ ہوا۔ پھر سارے واقعات ہو گئے۔

بھی کہو گے ناں آپ کہ مسلمان، مسلمان کے خون کا دشمن ہو گیا ہے۔  
اس سے قدرت کو کوئی فرق نہیں پڑتا، قدرت کا اور ہی واقعہ ہے۔ اس لیے آپ  
لوگ بھروسہ رکھو اپنے مستقبل پر۔ دعا کرو کہ یا اللہ ہمیں کسی جھوٹے گروہ کے  
ساتھ ملنے کی توفیق نہ دینا اور ہمیں اپنی رحمت سے ما یوس نہ کرنا، اگر ہم تمہیں اپنا  
نہیں بنائے تو ٹو ہی مہربانی فرمائیں اپنا بنا۔ تو مہربانی کرو اور ہمیں اپنے قریب  
رکھ۔ جب ہمارے حالات ایسے ہو جائیں یعنی ہماری سمجھ سے باہر ہو جائیں،  
جب دلوں میں ما یوسی ہو جائے، جب خوف پیدا ہو جائے، جب نگاہوں کے آگے  
اندھیرا آ جائے اور جب تیرے فضل کے علاوہ کوئی چیز نظر نہ آئے تو ٹو ہی فضل  
فرما، اب وہ وقت آ گیا ہے کہ ہماری عقل پر پردے پڑھے ہیں، ماؤف ہو گئی عقل  
سوچ سوچ کے، اس لیے اللہ تعالیٰ اپنا فضل کرو اور روشنی عطا فرمائیں، سکون عطا فرمائیں اور

اس ملک پر اپنا رحم عطا فرم، اس کے جنگر افیائی بارڈر بھی محفوظ کر اور خیال کے بارڈر بھی اور نظریاتی بارڈر بھی محفوظ فرم، اس قوم کو بھی اور ملت کو بھی عزت عطا فرم۔ یا اللہ اس کو وحدت عطا فرم، تو چاہے تو یہ قوم پھر واحد ہو جائے۔ اس لیے اپنا کرم فرم اور فضل فرم۔

دعا کرو کہ جن لوگوں کو کوئی پریشانی ہے صحت کے بارے میں حالات کے بارے میں ذاتی بارے میں، اللہ تعالیٰ ان کو اپنے خاص فضل سے نوازے۔ یا اللہ تو ہی زندگی دینے والا ہے، تو ہی صحت عطا فرم، تو رحم فرمانے والا ہے، تو اپنے فضل سے اور اپنے کرم سے۔

رحمت دا دریا الہی ہر دم و گدا تیرا  
جے اک قطرہ بخشیں مینوں تے کم ہو جاند اے میرا  
تو مہربانی فرم۔

صلی اللہ تعالیٰ علی خیر خلقہ و نور عرشه سیدنا و مولنا حبیبا  
و شفعينا محمد و آلہ و اصحابہ اجمعین۔ برحمتك يا ارحم الرحمين۔



3

3

## سوالات

- 1 ایسا کیوں ہوتا ہے کہ انسان جس چیز کو اچھا سمجھتا ہے اسے نہیں کرتا اور  
جسے مُرا سمجھتا ہے اسے کر گزرتا ہے؟
- 2 آپ نے کچھ مغلولوں میں حضرت علیؑ کے لیے "مولائے کائنات" استعمال کیا ہے۔
- 3 فیض کے حوالے سے کچھ فرمادیں خاص طور پر داتا مج بخش کے حوالے سے؟
- 4 یہ کہا جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ سے محبت کرو اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اس کا خوف کرو۔ تو یہ دونوں چیزیں کیسے ہوں گی؟
- 5 زندگی کا زیادہ حصہ تو گزر چکا ہے اور تھوڑا باقی رہ گیا ہے اور پچھلاتو غلطی میں گزر گیا ہے اب کیا کر سکتے ہیں؟
- 6 آپ سے دعا کی درخواست ہے۔
- 7 بعض اوقات کوئی مُرا آدمی سخت ناپسند ہوتا ہے۔
- 8 جب سارا علم واضح ہے تو پھر خود عمل کرنے کی بجائے کسی پیر کی کیا ضرورت ہے؟
- 9 یہ جو بُرے آدمی کی بات ہوئی ہے تو کیا ہمیں اس کو سمجھانا نہیں چاہیے؟



١. مَلَكَتْ نَجَّارَةَ الْمُؤْمِنِينَ مَعْنَى  
 ٢. بَشَّارَةَ الْمُؤْمِنِينَ مَعْنَى  
 ٣. شَهَادَةَ الْمُؤْمِنِينَ مَعْنَى  
 ٤. حَمْدَةَ الْمُؤْمِنِينَ مَعْنَى  
 ٥. شَفَاعةَ الْمُؤْمِنِينَ مَعْنَى  
 ٦. دُخُولَةَ الْمُؤْمِنِينَ مَعْنَى  
 ٧. دُخُولَةَ الْمُؤْمِنِينَ مَعْنَى  
 ٨. دُخُولَةَ الْمُؤْمِنِينَ مَعْنَى  
 ٩. دُخُولَةَ الْمُؤْمِنِينَ مَعْنَى

سوال:

ایسا کیوں ہوتا ہے کہ انسان جس چیز کو اچھا سمجھتا ہے اسے نہیں کرتا اور  
جسے مرا سمجھتا ہے اسے کر گزرتا ہے؟

جواب:

انسان اپنی پیدائش اور وجہ تخلیق سے آشنا نہیں ہو سکا۔ جب تک اسے  
اپنی پیدائش یا وجہ تخلیق سے آشنا کی نہ ہو تو اس کا ہر عمل کسی نہ کسی چیز سے مسلک  
ہوتا رہتا ہے۔ اب جن چیزوں سے اس کا عمل مسلک ہوتا ہے اس کے نام آپ  
نے الگ الگ رکھے ہوئے ہیں۔ اس طرح ایک تقسیم آتی ہے کہ اہل دانش، اہل  
دین، اہل ظاہر، اہل باطن، اہل عقل، اہل دل اور اہل نفس۔ تو یہ اسماء ہیں یعنی کہ  
نام۔ یہ انسان کی پہچان کے ابواب ہیں۔ اس کو ہم انسان کو پہچانا کہتے ہیں۔  
اب انسان کے نصیب پر غور کریں۔ زندگی میں داخل ہونے اور زندگی سے نکلنے  
کے درمیان انسان نے جو کچھ بھی حاصل کیا وہ اس کا نصیب ہے۔ یعنی کہ جب  
وہ زندگی میں آیا تو کچھ چیزیں لے کے آیا تھا اور جب وہ زندگی سے رخصت ہو  
رہا ہے تو اس نے کچھ چیزیں زندگی میں حاصل کیں، عمل کی شکل میں، قواء کی شکل  
میں، Development کی شکل میں، ارتقاء کی شکل میں۔ بہر حال اس راہ کو آپ

دیکھیں کہ یہاں سے لے کر وہاں تک کافی صد زندگی میں طے کیا تو اس کو نصیب  
 کہیں گے۔ اب اگر یہاں یہ بات سمجھ آجائے تو نصیب کو حاصل کرنے کے دو  
 طریقے ہیں؛ ایک یہ ہے کہ اپنی ذاتی کوشش یعنی نصیب حاصل کرنے کا طریقہ  
 ہے کوشش؛ ایک ایک اینٹ لگاؤ اور مکان بنتا جائے۔ دوسرا طریقہ یہ ہے کہ پیدا  
 کرنے والے کا کیا منشا ہے۔ جب اس کا حکم ہو جائے کہ مکان بنتا ہے تو وہ بن  
 کے رہے گا۔ اب اس میں آپ کی مرضی یا پیر کا داخل ہی نہیں ہے۔ اگر یہ عقیدہ  
 کہیں کمزور ہو جائے تو زندگی پر پیشانیوں کی زندگی آ جاتی ہے۔ اگر آپ نے یہ  
 کیا کہ کبھی کوشش کر لی؛ دوڑتے بھاگتے رہے اور پھر کبھی کہا کہ جو اس نے نصیب  
 میں لکھا ہے وہ ٹھیک ہے تو نتیجہ یہ ہو گا کہ ہر چیز کنفیوز ہو جائے گی۔ اب آپ یوں  
 سمجھ لیں کہ آپ کوئی کام کر رہے ہیں تو آپ کہتے ہیں کہ یہ عقل کے مطابق کر  
 رہے ہیں حالانکہ آپ کو پتہ نہیں ہوتا کہ یہ کس کے مطابق کر رہے ہیں۔ کام کے  
 پیچھے عقل ہے یادل ہے یہ خود آپ کو معلوم نہیں ہوتا بلکہ دیکھنے والے کہتے ہیں کہ  
 یہ عقل سے کام کر رہا ہے یادل سے کام کر رہا ہے۔ حقیقت میں کام کرنے والے کو  
 خود پتہ نہیں چلتا کیونکہ اس کے پیچھے کتنے ہی حرکات عمل کر رہے ہوتے ہیں۔ کام  
 عقل سے ہو یادل سے ہوئیہ دونوں صفات پیدائش سے عطا ہو جاتی ہیں یعنی آپ  
 نے عقل سے کوئی کام کر لیا تو عقل بھی تو اُدھر سے ہے اور دل سے کوئی کام کر لیا تو  
 دل بھی اُدھر سے ہے۔ اس لیے یہاں ایمان کا قائم ہونا بہت آسان ہے۔ اگر  
 آپ یہ سمجھ لیں کہ زندگی میں ایک طریقہ تو یہ ہے کہ الا باذن اللہ کوئی کام اللہ کے  
 حکم کے بغیر نہیں ہوتا۔ دوسرا یہ ہے کہ الا ما سعی جو آپ کوشش کریں وہی آپ

کا حاصل ہوگا۔ اور یہ بھی فرمایا گیا ہے کہ جو آپ کو اللہ کا حکم ہو گا وہی حاصل ہوگا۔  
 حالانکہ آپ جو کوشش کر رہے ہیں وہ بھی اللہ کا حکم ہے۔ یہ سب آپ کو سمجھانے  
 کے لیے ہے تاکہ آپ اس مقام پر اپنے یقین کو اتنا پختہ کر لیں کہ عمل آپ کا ہو  
 اور اس کا نام منشاءِ الہی ہو۔ تو عمل آپ کا ہی ہے مگر نام اس کا منشاءِ الہی ہو  
 گا۔ حاصل آپ کا ہے، جو بھی آپ نے حاصل کیا اور نام اس کا کیا ہے؟ اللہ کا  
 احسان۔ وہ حاصل کیا ہے؟ آپ ہی کا، یونکہ کوشش آپ نے کی۔ اگر آپ اپنی  
 زندگی کو کسی طریقے سے منشاءِ الہی ثابت کر دیں یا اپنے حاصل کو کسی طریقے  
 سے اللہ کا احسان ثابت کر دیں تو آپ کی زندگی میں آسانی ہو جاتی ہے۔ آپ  
 نے جو کچھ حاصل کیا وہ کیا ہے؟ اس کا احسان۔ اب یہاں پر فقر کے درجات  
 آتے ہیں۔ اچھائی کو تو سارے ہی احسان کہتے ہیں مگر نقصان کو احسان کہنے  
 والے وہ لوگ ہوتے ہیں جنہوں نے یہ کہا کہ قالوا انا اللہ و انا الیہ راجعون یعنی  
 جب آپ یہ کہیں کہ ہر چیز ادھر سے ہی ہے، احسان ہے تو پھر تکلیف کیا ہے یہ بھی  
 احسان ہے۔ پھر باپ سے بیٹھے کی جدائی کیا ہے؟ احسان ہے۔ پیغمبر کا کنوئیں  
 میں گرنا کیا ہے؟ یہ بھی احسان ہے۔ پیغمبر پر خداخواستہ کوئی اتزام آجائے تو؟ یہ  
 بھی احسان۔ یعنی کہ اپنی زندگی کو اس کا احسان ہر حال میں مانے والا تکلیف تو  
 اٹھاتا ہے مگر درجے میں قریب ہوتا جاتا ہے۔ دوسرا طریقہ یہ ہے کہ اپنی زندگی کو  
 اپنی کوشش مانتے جاؤ تو کوششیں ختم ہوتی جائیں گی مگر آرزوئیں پوری نہیں ہوں  
 گی۔ اس طرح آپ پریشان ہونا شروع ہو جائیں گے۔ یہ اس کی بنیاد ہے کہ  
 آپ جو عمل کر رہے ہیں وہ کیوں کر رہے ہیں؟ زندگی کے اندر ایک عمل ہوتا ہے

زندگی میں زیادہ دیر تھہر نے کا۔ اور آپ جانتے ہیں کہ آپ تھہر نہیں سکتے۔ آپ  
 کو پتہ ہی ہے۔ ابا جان سے پوچھو یا ان کے ابا جان سے پوچھو بزرگوں سے  
 پوچھو۔ میں نے پہلے بھی بتایا تھا کہ دس سال کے بعد شہر بھرے رہتے ہیں  
 لیکن چھرے بدل جاتے ہیں۔ آپ کو یہ بھی بتایا تھا کہ پچاس سال کے بعد شہر  
 میں کوئی پرانا بندہ رہتا ہی نہیں۔ شہر کی آبادی بڑھی ہوتی ہے اور پرانا بندہ  
 کوئی بھی نہیں ملتا۔ اگر انسان کی ایورنج عمر سانحہ سال ہے تو سانحہ سال بعد آپ  
 کو آج کا بچہ بھی نہیں ملے گا، لیکن شہر بھرا ہوا ہو گا، آبادی زیادہ ہو گی۔ گویا کہ آپ  
 کی تمام کوششوں کے باوجود زندگی نے تھہرنا نہیں ہے۔ اور آپ کی محنت کس کام  
 کی ہوتی ہے؟ یہاں تھہر نے کی۔ مگر آپ تھہر نہیں سکتے۔ آپ کی زندگی کی کوشش  
 ہوتی ہے خوشی کے لیے مگر آپ جانتے ہیں کہ انسان غم سے آشنا ہو جاتا ہے۔ اکثر  
 اپنا غم تو ہوتا نہیں انسان کو بلکہ جب بھی غم آئے گا دوسرا کام آئے گا مثلاً آپ  
 آرام سے گھر بیٹھے ہوتے ہیں اور اچانک کسی دوست کے انتقال پر ملاں کی خبر آ  
 جاتی ہے۔ یعنی کہ پیارا دوست کیا بننے گا؟ غم کی خبر بننے گا۔ تو زندگی غم سے نہیں  
 بچ سکتی؛ زندگی موت سے نہیں بچ سکتی؛ زندگی زوال سے نہیں بچ سکتی؛ بینائی کمزور  
 ہونے سے نہیں بچ سکتی اور آپ کی محنت جو ہے وہ ناقص ہونے سے بچ نہیں  
 سکتی۔ ان باتوں کے بعد اب آپ یہ دیکھو کہ اب آپ کا سوال آتا ہے کہ ہم جو  
 عمل کرتے ہیں اس میں ہمیں کیا مسئلہ ہو جاتا ہے؟ کہ ہمیں وہ اور طریقے سے  
 کرنا چاہیے تھا مگر اور کر بیٹھتے ہیں۔ اگر عقل سے کرنا چاہیے تھا تو کسی اور طریقے  
 سے ہو جاتا ہے۔ اور یہ جو ہمارے کام آگے پیچے ہو جاتے ہیں اس کے پیچے کیا

ہے اس کے پیچے کون لگا ہوا ہے؟ آپ کیونکہ زندگی سے آشنا نہیں ہیں، دل اور  
 دماغ آپ نے عمل کے نام رکھے ہوئے ہیں، وگرنہ تو دل اور دماغ الگ نہیں  
 ہوتے کہ دماغ الگ سے کوئی کام کر رہا ہو اور دل الگ سے کوئی کام کر رہا ہو۔ ہر  
 کام میں دونوں شامل ہوتے ہیں بلکہ دل، دماغ، نگاہ، احساس اور قواء سارے کے  
 سارے شامل ہوتے ہیں۔ پھر یہ بتایا گیا کہ آپ اپنی زندگی کو اللہ تعالیٰ کے ارشاد  
 کے مطابق سمجھیں، اپنی کوشش سے نہ سمجھیں بلکہ اس کے احسان سے سمجھیں۔ اللہ  
 تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ و عسْنَى ان تَحْبُوا شَيْأً وَ هُوَ شَرِّكُمْ وَ عَسْنَى ان  
 تَكْرُهُوا شَيْأً وَ هُوَ خَيْرُكُمْ ممکن ہے کہ تم پسند کرو وہ چیز جو نقصان دہ ہو تمہارے  
 لیے اور ممکن ہے تم ناپسند کرو کوئی چیز جو تمہارے لیے مفید ہو۔ گویا کہ انسان کے  
 اندر مفید چیز ترک کرنے کا امکان ہے۔ انسان کی پسند جو ہے عین ممکن ہے کہ وہ  
 ایسی چیز کو پسند کرے جو اس کے لیے نقصان دہ ہو۔ اگر انسان ایسا عمل کر بیٹھا جو  
 نقصان دہ ہو تو اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ وہ خواہش نفس کی تھی۔ اپنے ساتھ دشمنی  
 کا عمل نہ دل کا ہوتا ہے اور نہ دماغ کا ہوتا ہے بلکہ وہ بد نصیبی کا ہوتا ہے اور یہ  
 بد نصیبی نفس کی وجہ سے ہوتی ہے۔ غلط عمل کس کا ہوتا ہے؟ نفس کا۔ کہتے ہیں کہ یہ  
 اس کا نفس تھا، خواہش نفس تھی، نفسانی خواہش تھی۔ تو جو نفس ہوتا ہے وہ دماغ بن  
 کے بھی عمل کرتا ہے اور دل بن کے بھی عمل کرتا ہے۔ مثلاً ایک صاحب نفس ہے  
 یعنی نفس کا بندہ، اگر وہ مسجد میں جائے تو بھی نفس والا ہو گا۔ وہ مسجد میں اس وقت  
 جائے گا جب دکھاوے کا وقت ہو گا۔ تو یہ صاحب نفس ہے اور یہ جو کام کرے گا  
 اس میں نفسانی خواہش ہو گی۔ اور جو نیک آدمی ہے دل والا آدمی ہے وہ ہر کام

میں نیکی کا انداز رکھے گا۔ جیسا میں نے پہلے بتایا کہ اگر ایک آدمی بنیادی طور پر  
 جھوٹا ہے صاحبِ نفس ہے وہ اگر نماز پڑھ رہا ہے تو بھی جھوٹا ہے، حج کر رہا ہے تو  
 بھی جھوٹا ہے، تبلیغ کر رہا ہے تو بھی جھوٹا ہے، سچ بول رہا ہو تو بھی جھوٹا ہے۔ جھوٹا  
 آدمی اگر سچ بول رہا ہو تو بھی جھوٹ ہے۔ اس کے سچ کے پیچے بھی شرارت ہو  
 گی۔ اب آپ اللہ کا حکم دیکھو کہ جب جھوٹے لوگوں نے مسجد بنائی تو اللہ کریم  
 نے حکم دیا کہ اس مسجد کو گرداؤں کے پیچھے شرارت ہے۔ تو جھوٹے نے سچ کہا مگر  
 وہ بھی جھوٹ تھا۔ ایک اور جگہ اللہ کریم کا اپنا ارشاد ہے کہ جب یہ جھوٹے منافق  
 آپ کے پاس آتے ہیں اور آکے یہ کہتے ہیں کہ ہم گواہی دیتے ہیں کہ آپ اللہ  
 کے سچ رسول ہیں تو اے میرے حبیب! میں تو جانتا ہو کہ آپ سچے رسول ہیں  
 مگر میں گواہی دیتا ہوں کہ یہ جھوٹ کہہ رہے ہیں۔ یعنی اگر جھوٹا آدمی رسالت کی  
 گواہی دے دے تو بھی جھوٹا ہے۔ گویا کہ بنیادی طور پر *Emphasis* ہوتا ہے  
 انداز پر۔ اسی طرح اگر یہ بات سمجھا آگئی تو صاحبانِ نصیب جو ہیں اگر ان کا عمل  
 بظاہر کمزور ہو تو بھی ان کا نصیب بلند ہے، عروج پر ہے۔ جیسا میں نے کہا کہ  
 حضرت یوسف علیہ السلام کنوئیں میں گرے تو بظاہر یہ گرنے کا عمل ہے مگر یہ  
 عروج کا عمل ہے۔ کہتے ہیں کہ اس وقت ان کو آواز آئی کہ مبارک ہو، پیغمبری کا  
 سفر شروع ہو گیا۔ کیونکہ آپ کی پیغمبری کا سفر کنوئیں میں گرنے سے تھا۔ مدعا یہ  
 ہے کہ صاحبِ عروج جو ہے وہ بظاہر زوال میں بھی صاحبِ عروج ہے۔ یہ اللہ  
 تعالیٰ کے کام ہیں۔ آپ اندازہ لگائیں کہ یہ جو جنگ ہوتی ہے اگر اس میں کوئی  
 پارٹی مغلست کھا جائے تو اسے مغلست ہی کہیں گے اور جتنے والے کو فتح کہیں

گے لیکن صاحبِ نصیب اگر کوئی جنگ ہار جائے تب بھی وہ تا قیامت فاتح ہے۔  
اس کی مثال واقعہ کربلا ہے۔ کربلا میں حضرت امام عالیٰ مقام نے بظاہر جنگ  
نہیں جیتی لیکن تا قیامت، ہمیشہ کے لیے آپ فاتح ہیں۔ گویا کہ اصلی اور ازالی  
فاتح جو ہے وہ اگر نیکست سے گزرے تو بھی فاتح ہے۔ تو عمل کی نیت آپ کا اپنا  
ہی نام ہے۔ عمل میں افادیت نہ دیکھو کہ فائدہ کیا ہے اور نقصان کیا ہے بلکہ عمل  
میں نیت کو دیکھو۔ اگر یہ عمل اپنی خوشی کے لیے ہے تو یہ نیت ہے اور یہ عمل اگر کسی  
کی رضا کے لیے ہے تو اس کی جزا وہی ہے جس کی رضا آپ چاہتے ہیں۔ مثلاً  
آپ کوئی سامنہ کر رہے ہیں تو یہ دیکھیں کہ عمل سے کس کو خوش کرنا چاہتے ہیں۔  
اپنی خوشی نفس ہے، کسی اور کی رضا، آپ کے عمل کی جزا ہے۔ تو آپ کی جزا کون  
ہے؟ جس کی آپ رضا چاہتے ہیں۔ تو اپنے عمل کی بنیادی بات یہ دیکھیں کہ اس  
کے پیچھے نیت کیا ہے۔ نیت کو نفس کہہ لیں، دل کہہ لیں، دماغ کہہ لیں یا روح کہہ  
لیں۔ عام طور پر یہ پتہ چل جاتا ہے کہ عمل کے پیچھے نیت کیا ہے۔ آپ اس سے  
خود ہی محروم ہوتے ہیں، دوسرا نہیں جانتا۔ لوگ آپ کے عمل کو نتیجے سے پچانیں  
گے اور اللہ آپ کے عمل کو نیت سے پچانے گا۔ یعنی کہ آپ کا عمل جو مستقبل میں  
نتیجہ دے گا۔ دنیا والوں کے لیے یہی عمل ہے اور اللہ تعالیٰ اعلیٰ سے پہلے جو کچھ  
خیال میں ہے اس پر انعام دے گا۔ یعنی ابھی عمل شروع نہیں کیا گیا لیکن اللہ نے  
جزادے دی۔ مثلاً ایک آدمی حج کی نیت سے ڈھنی طور پر تیار ہوا، اگر اس کا انقال  
ہو گیا تو اس کا حج ہو گیا اور اگر نیت دنیاداری ہے تو حج کر لینے کے بعد بھی نامزاد  
واپس آیا۔ آپ بات سمجھ رہے ہیں؟ مطلب کیا ہوا؟ یہ آپ کی نیت کی بات

ہے۔ یہ جانتا بڑا مشکل ہے کہ یہ دل ہوتا ہے یا دماغ ہوتا ہے، آپ اس بحث میں نہ پڑنا۔ میں نے پہلے بھی آپ کو بتایا تھا کہ دل کے اعمال کیا ہوتے ہیں آور دماغ کے اعمال کیا ہوتے ہیں؟ صاحبِ دل کون ہوتا ہے اور صاحبِ دماغ کون ہوتا ہے؟ کچھے جانیں گے کہ یہ دل والا عمل ہے یا دماغ والا عمل ہے۔ یہ تو آسان بات ہے۔ جس میں آپ کچھ لینا چاہیں تو یہ دماغ کا عمل ہے اور جب کچھ دینا چاہیں تو یہ دل کا عمل ہے۔ اہلِ دل ایثار کرتے ہیں اور اہلِ دماغ حاصل کرتے ہیں۔ تو اہلِ ظاہر کون ہیں؟ حاصل کرنے والے۔ انہیں کہیں گے اہلِ دماغ۔ اہلِ دماغ سے اگر اللہ میاں یہ کہے کہ تجھے دوزخ میں بھیجیں یا جنت میں تو اس نے کہتا ہے کہ جہاں پیسے زیادہ ملیں۔ یہ اہلِ دماغ ہوتا ہے۔ اہلِ دل کہتا ہے کہ جو تیری رضا ہے۔ تو اہلِ دل حاصل نہیں کرتا بلکہ وہ رضا چاہتا ہے ایثار کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ تیری مہربانی ہے کہ تو نے میری زندگی کی قربانی قبول کر لی۔ اور اہلِ دماغ کیا کہتا ہے؟ تو نے میری زندگی ضائع کر دی۔ اب دنون احکام اللہ کی طرف سے ہیں، ایک تو یہ کہ جان بچانا فرض ہے، دوسرا یہ کہ اللہ کی راہ میں جان دینا فرض ہے۔ اب آپ خود سوچ لیں کہ آپ کے ذمے کون سا کام فرض ہے۔ تو ایک مقام یہ ہے کہ اپنی جان کو ہلاکت میں نہ ڈالو اور ایک جگہ یہ حکم ہے کہ آپ اللہ کی راہ میں جان ثار کریں۔ یہ آپ کی اپنی ذاتی واردات کے مطابق ہے۔ گویا کہ آپ کے سوال کا جواب یہ ہوا کہ آپ کے اعمال جو آپ نے کرنے تھے اور کہتے ہیں کہ نہیں کیے، تو وہ ہے نفس، جو صحیح کام نہ کرنے دے۔ اور بعض اوقات ایک ایسا واقعہ ہوتا ہے کہ اگر انسان صحیح ہوئیا دی طور پر سچا ہو اور عمل غلط ہو جائے تو

پھر وہ یہ انتظار کرے کہ آگے کوئی اچھی خبر آ رہی ہے۔ اگر اسے لگے کہ ایسا کام  
 آج تک نہیں ہوا، یہ بندہ سچا ہے، آخر یہ کیا حرکت کر گیا ۔ تو آپ  
 دیکھیں کہ اس کے اندر کوئی جواز ہو گا۔ ایک آدمی بہت مشہور اور نیک آدمی کسی  
 بستی میں جانے لگا۔ روزوں کا مہینہ تھا۔ اسے پتہ چلا کہ بستی کے لوگ استقبال  
 کے لیے کھڑے ہیں تو ان کے سامنے اس نے پانی پینا شروع کر دیا، کھانا شروع  
 کر دیا ۔ لوگوں نے کہا یہ کیا فقیر درویش ہے۔ ان کے مریدوں نے کہا  
 کہ سرکار یہ آپ نے کیا کیا؟ انہوں نے کہا کہ میرے لیے سماں دروزے رکھنا  
 بہتر ہے لیکن نفس کی جو خواراک ہے یعنی تعریف، تو میں اس سے فتح گیا ہوں  
 روزے تو ہم رکھتے ہی رہتے ہیں مگر یہ جو مقام آیا تھا کہ اپنی تعریف اپنے منہ پر  
 سننا، اس مصیبت سے ہم فتح گئے۔ تو اپنی تعریف سنتا ایک مصیبت ہے۔ اور  
 عذاب کیا ہے؟ اپنی تعریف خود کرنا۔ تو اپنی تعریف سنتا کیا ہے؟ مصیبت۔ اور  
 اپنی تعریف خود کرنا کیا ہے؟ عذاب۔ ان سے پچھا چاہیے۔ بہتر یہ ہے کہ وہ اعمال  
 کریں جو اعمالِ تھہر نے والے ہیں، جن سے آپ زندگی کو تھہرانا چاہتے ہیں۔ یہ  
 عام طور پر دنیا کی بات ہے ظاہر کی بات ہے دماغ کی بات ہے۔ اور وہ عمل جن  
 سے آپ دنیا سے نکلنے کی بات کریں، وہ ہے دین، وہ ہے دل اور وہ ہے نیکی۔  
 اب اور کوئی سوال ۔ بولیں ۔ پوچھیں۔

سوال:

آپ نے کچھ محفلوں میں حضرت علیؑ کے لیے ”مولائے کائنات“  
 استعمال کیا ہے۔

جواب:

یہ جو حضرت علی کرم اللہ وجہ کے لیے لفظ "مولائے کائنات" استعمال ہوا ہے تو کچھ لوگ اسے کہیں گے کہ مولانا تو آپ اللہ ہی ہے پھر یہ کیا۔ یہ جو حضور داتا صاحبؒ کے بارے میں شعر کہا گیا ۔

گنج بخش فیضِ عالم مظہر نورِ خدا

ناقصان را ہجر کامل کاملاں را راہنمایا

کیا آپ کوپتے ہے کہ اصل میں یہ شعر کیا تھا؟

گنج بخش ہر دو عالم مظہر نورِ خدا

تو خواجہ غریب نواز سے لوگوں نے کہا کہ تھوڑی رعایت کر دیں اور بات کو سمجھے ذرا قریب کر دیں تو آپؒ نے کہا کہ ۔

گنج بخش فیضِ عالم مظہر نورِ خدا

اب "گنج بخش فیضِ عالم" ایسی جامع ترکیب ہے کہ آپ اسے اپنے مشايخ کے

لیے استعمال کر سکتے ہیں داتا صاحبؒ پر داتا صاحبؒ کے پیر صاحبؒ پر مولا علیؒ

پُرسکار دو عالم کی ذات گرامی پر تو حضور پاک کی ذات گرامی گنج بخش

فیضِ عالم ہے اور مظہر نور خدا تو آپؒ ہیں ہی سہی۔ مطلب یہ کہ یہ اتنی جامع

بات ہے کہ آپ جہاں بھی چاہیں اسے استعمال کرتے جائیں لیکن اس شعر کا

ایک جواز ہے۔ آپ لوگوں کا عالم آپ کی ذات ہی ہے۔ جب آپ فیضِ عالم

کہتے ہیں تو فیضِ عالم میں آپ کافروں کو نہیں گنتے بلکہ یہ آپ کا اپنا ہی عالم

ہے۔ ورنہ اللہ کی طرف سے بھیجا ہوا کوئی پیغمبر ایسا نہیں آیا جس نے سارے

جہاں کو اپنے دور میں اسلام کا فیض دے دیا ہو۔ اور یہ اللہ کی مشائیں بھی نہیں  
 ہے۔ میں سوال یہ کرتا ہوں کہ کیا انسان مظہر نور خدا ہو سکتا ہے؟ کیونکہ وہ انسان  
 ہے۔ آپ بتائیں کہ وہ ہو سکتا ہے یا نہیں ہو سکتا۔ یہ یاد رکھنا کہ یہ بات کہنے  
 والے خوبیہ غریب نواز ہیں۔ کیا کوئی انسان غریب نواز بھی ہو سکتا ہے؟ کیا کوئی  
 انسان مشکل مشاہد ہو سکتا ہے؟ الٰل ظاہر کے لیے بھی وقت ہے اور الٰل باطن کے  
 لیے بڑی آسان بات ہے کہ جس کو آپ الفاظ کا تاج پہنار ہے یہیں یہ دراصل  
 آپ کی عقیدت کا نام ہے۔ آپ کا نام اگر اللہ کے پروگرام میں ہے کہ مسٹر سعید  
 کو بھی ہم نے فلاں سال پیدا کرنا ہے تو آپ کے ساتھ اس سے بڑی نیکی اور کیا  
 ہو سکتی ہے۔ تو آپ اللہ کے امر سے آئے ہیں، کبھی اُس کے امر میں تھے۔ آپ  
 وہ ہیں جو اُس کے امر میں رہ گئے ہیں۔ اللہ نے فرمایا کہ ونفتحت فیہ من روحی  
 اس میں ہم نے اپنی روح کو داخل کر دیا۔ اب مظہر نور خدا کو سمجھنے کے لیے اور کیا  
 چاہیے۔ ہر آدمی یہ وابستگی رکھتا ہے لیکن ہر آدمی اس کو Discover نہیں کرتا۔  
 ”نور“ کا مطلب نور ہی ہے روشنی ہے۔ مثلاً فرشتے نور ہیں۔ یہ تو آپ جانتے  
 ہی ہیں۔ کیا آپ کے ساتھ فرشتے وابستہ ہیں؟ دو کراما کا تین ہر دم آپ کے  
 ساتھ ہیں۔ کیا جبریل امین فرشتہ ہیں؟ کیا جبریل امین حضور پاک ﷺ کے  
 غلاموں میں سے ہیں؟ یعنی کہ اگر نورانی فرشتہ غلام ہو تو پھر آپ کی ذات مظہر  
 نور ہی ہے۔ اب آپ دیکھیں کہ اس شعر کی ترکیب کیا ہے۔ گنج بخش فیضِ عالم  
 جو ہیں وہ مظہر نور خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہیں۔ ”گنج بخش“ کا مطلب ہے  
 باطنی خزانہ دینے والے اور ”فیضِ عالم“ سے مراد آپ کے وجود کا عالم ہے۔ تو وہ

فیض دینے والے ہیں۔ ہیں کون؟ نورِ خدا ﷺ کے مظہر ہیں۔ یعنی کہ یہ حضور  
 پاک ﷺ کے مظہر ہیں۔ تو آپؐ نورِ خدا کے مظہر ہیں۔ سرکارؐ کے لیے اللہ تعالیٰ  
 نے یہ ارشاد فرمایا کہ آپؐ اگر پیدا نہ ہوتے تو یہ کائنات نہ ہوتی۔ اور پھر حضور  
 پاکؐ نے یہ ارشاد فرمایا کہ میں جس کا مولیٰ ہوں تو علیؐ اس کا مولیٰ ہے۔ اگر  
 حضور پاکؐ مولائے کائنات ہیں تو حضرت علیؐ مولائے کائنات کیے نہیں ہوں  
 گے۔ حضور پاکؐ باعث تخلیق کائنات ہیں۔ اللہ کائنات کو تخلیق کرنے والا ہے۔  
 اللہ اور اس کے رسولؐ دو الگ ذاتیں نہیں ہیں۔ اللہ کے دین کو پھیلانے کے لیے  
 حضور پاکؐ تشریف لائے۔ اللہ اور اس کے فرشتے ایک نبیؐ پر درود بیچ رہے  
 ہیں۔ تو یہ مقام آپؐ کو سمجھ آنا چاہیے؟ کب سے درود بیچ رہے ہیں؟ کب تک  
 سمجھتے جائیں گے؟ جب سے وہ درود بیچ رہے ہیں تب سے حضور پاکؐ کی ذات  
 ہے۔ اور اللہ کا کوئی عمل درمیان سے شروع نہیں ہوتا۔ اللہ کا جو عمل ہے وہ ہمیشہ  
 سے ہے، درود ہمیشہ سے بیچ رہے ہیں، قرآن ہمیشہ سے ہے کیونکہ یہ لوحِ محفوظ  
 سے ہے۔ تو اللہ اور اس کے فرشتے نبیؐ پر درود بیچ رہے ہیں۔ تو یہ کب سے بیچ  
 رہے ہیں؟ ہمیشہ سے۔ یہ مقام اگر سمجھ آجائے تو پھر پتہ چلے گا کہ آپؐ کی ذات  
 اگر وجود کے ساتھ موجود نہیں ہے تو پھر آپؐ کی موجودگی اور انداز سے ہے۔ تو وہ  
 جو باعث تخلیق کائنات ہیں وہ اور انداز سے ہیں۔ تو آپؐ ان باتوں پر پریشان  
 نہ ہوا کرو۔ اگر مولائے کائنات کہہ دیا تو کوئی فرق نہیں پڑتا۔ اگر اپنا مولاؐ  
 مولائے من کہہ دیا تو کوئی فرق نہیں پڑتا بشرطیکہ آپؐ ادب میں رہیں۔ آپؐ  
 اپنے والد کو مولیٰ کہہ دیں تو کوئی فرق نہیں پڑتا، کیونکہ یہ آقا اور مولاؐ کے لفظ

ہیں۔ آپ جس کے غلام ہیں اس کو مولیٰ کہتے ہیں یعنی غلام بندہ ہے اور آقا،  
 مولیٰ ہے۔ اور محبود اللہ ہے، عبادت اس کی کرنی ہے، سجدہ اس کو کرنا ہے اور وہ  
 قدیم ہے باقی سب حداث ہیں۔ اس کے علاوہ سب بتیں ہیں، بحثیں ہیں۔  
 اس لیے ”مولیٰ“ کہنے میں کوئی حرج نہیں ہے، شرعی طور پر اس میں کوئی فرق نہیں  
 ہے، وقت کی کوئی بات نہیں ہے۔ یہ عقیدت ہے۔ یہ نہ کہنا کہ یہ اللہ اور غیر اللہ کا  
 مسئلہ ہے۔ اللہ کے علاوہ سب غیر اللہ ہے لیکن اللہ کے علاوہ غیر اللہ ہے ہی نہیں،  
 کائنات کے اندر کوئی غیر اللہ نہیں ہو سکتا۔ پھر شرک کیا ہے؟ شرک تو کبھی ہو نہیں  
 سکتا۔ کیا اللہ کے برادر کوئی اور اللہ کوئی بنا سکتا ہے؟ سب سے بڑی بات یہ ہے کہ  
 جو اللہ تم بناؤ گے وہ نظر آئے گا اور اصل اللہ جو ہے وہ نظر نہیں آتا۔ لہذا کوئی بھی  
 برادر کا اور اللہ نہیں بنا سکتا۔ شرک تو صرف یہ ہے کہ حضور پاکؐ کے ارشاد کے  
 مقابلے میں کوئی اور حکم لگادینا۔ تو یہ شرک ہے۔ اور اس کو ہم شرک کہتے ہیں۔ اللہ  
 ہمیں خود ہی سکھاتا ہے کہ مجھ سے یہ کہو ایا ک نعبد و ایا ک نستعين ہم  
 صرف تیری عبادت کرتے ہیں اور تجھ سے ہی مدد مانگتے ہیں اہدنا الصراط  
 المستقیم ہمیں سیدھی راہ دکھادے۔ پھر یہ کہو کہ ”راستہ ان لوگوں کا جن پر تیرا  
 انعام ہوا۔“ اللہ کہتا ہے کہ میں یہ پسند نہیں کرتا کہ میرے علاوہ کسی سے محبت ہو۔  
 اس طرح شرک ہو جاتا ہے۔ اور ایک باپ جب اپنے بیٹے کی جدائی میں  
 آنکھوں سے محروم ہو گئے تو اللہ تعالیٰ نے اس قسم کو احسن القصص فرمایا۔ یعنی کہ  
 پیغمبر بابا اور پیغمبر بیٹا، بابا جدائی میں بیٹا کی سے محروم ہو گئے۔ اللہ کو ماسنڈ کرنا  
 چاہیے تھا کہ بیٹے کی جدائی میں محبت میں ہمارا خیال بھول گیا لیکن نہیں

اس قصے کو احسن القصص کہا، کہ یہ بڑی محبت کی بات ہے۔ گویا کہ وہ محبت جو اس راستے پر چلنے والوں کو آپس میں ہو جاتی ہے وہ محبت بھی الہیات کا حصہ ہے۔ مسافر کی مسافر سے محبت سفر کا حصہ ہے۔ ٹھہرنے والے سے محبت نہ کرنا۔ آپ سمجھ رہے ہیں؟ کہ جو یہاں ٹھہرنا چاہتا ہے جو زندگی کو حجاب بناتا ہے، اس سے محبت نہ کرنا۔ تو شرک کی یہ بات ہے کہ دنیادار کا خیال ہی شرک ہے۔ ایک دفعہ صحابہ کرام نے عرض کی کہ یا رسول اللہ آپ فرمائیں کہ ہم دین سے کس طرح محبت کریں؟ آپ نے بربطاً جواب ارشاد فرمایا کہ جیسے دنیادار اپنی دنیا سے محبت کرتا ہے۔ دنیادار دنیا سے ایسی محبت کرتا ہے کہ وہ کوئی موقع ضائع نہیں کرتا، تم دین سے ایسی محبت کرو جیسی دنیادار دنیا سے کرتا ہے۔ دنیادار ہر موقع پر اپنے فائدے کا سوچتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ تمہیں میں سے لوگ ہیں جو دنیا کی طرف رجوع کریں گے۔ زندگی سے نکلنے کی تمنا، زندگی کو چھوڑنے کی آرزو، زندگی سے نکلنے کی آرزو یہ الہیات کا حصہ ہے۔ تو سفر کے دوران مسافروں کی آپس میں محبت غیر نہیں ہے بلکہ جائز ہے۔ تو ”مولائے کائنات“ ٹھیک لفظ ہے۔ اس کو اللہ نہ سمجھنا۔ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے بارے میں یہ کہتے ہیں کہ۔

”علی“ کو میں علی کہہ دوں و لیکن

”علی“ سجدے میں خود شیع خوال ہے

تو ”علی“ بہت بلند ذات ہے اور علی جس ذات کا سجدہ کرتے ہیں تو آپ اسے اللہ کہیں۔ تو جو مقام بیان فرمادیا گیا آپ وہی مقام سمجھیں۔ حضور پاک سے

لوگوں نے بڑی وابستگی کی اور کہا کہ ہمیں تو لگتا ہے کہ آپ ہی ہیں۔ آپ نے  
 فرمایا کہ انا بشر مثلكم یوحی الی۔ کہ میں وہ نہیں ہوں جو تم سمجھ رہے ہو بلکہ  
 مثل تھارے ہوں اور مجھ پر وحی آتی ہے۔ لیکن اس کے بعد اللہ نے فرمایا کہ  
 جب آپ مُعراج پائے تو ”پھر ہوا جو ہوا“، قاب قوسین او ادنیٰ تو ایے  
 مقامات تھے اور یہ فرمایا کہ اے میرے حبیب جو سنکری آپ نے چینی وہ آپ  
 نے نہیں چینکی ہے بلکہ ہم نے چینکی ہے۔ تو جب ایسے مقامات آئے تو لوگ  
 ذرا سا چونکے۔ انہوں نے آپ سے کہا کہ ہمارا خیال ہے کہ \_\_\_\_\_ آپ  
 نے فرمایا کہ تمہارا خیال اس لیے صحیح نہیں ہے کہ وہ وہ ہے اور میں میں ہوں  
 کہیں مجھے ”وہ“ نہ سمجھ لیتا۔ یہی میری تعلیم ہے۔ تو آپ کو انسانوں کے بھیں  
 میں دیکھا گیا، ایک تاریخ وصال ہے اور ایک تاریخ پیدائش ہے۔ اس طرح  
 حادث اور قدیم کا مسئلہ حل ہو گیا۔ اگر آپ لوگ یہاں پر بیٹھے ہوئے ہیں اور  
 محبت کی دنیا میں یہ لگتا ہے کہ آپ لوگوں کے اندر اُس ذات کا وجود ایسے ہے جیسے  
 آپ ہو لوگوں میں موجود ہوں، گویا کہ وہ وجود موجود ہی ہے لیکن بیان میں نہیں  
 ہے۔ بیان میں حادث ہی ہے لیکن عمل میں قدیم ہے۔ وہ ذات ہمیشہ سے رہنے  
 والی ہے اور ہمیشہ تک رہنے والی ہے۔ لیکن اگر بیان کرو گے تو ”انسان“، کہیں  
 بات کو تفیوز نہ کرنا۔ تو حادث اور قدیم کو تفیوز نہ کرنا۔ حادث وہ ہے جس کی تاریخ  
 پیدائش اور تاریخ وصال ہو۔ قدیم وہ ہے جو ہر آغاز سے پہلے ہو اور ہر انجام کے  
 بعد ہو۔ قدیم اللہ کی ذات ہے۔ اللہ بھی قدیم، اللہ کی محبت بھی قدیم اور اللہ کے  
 محبوب بھی قدیم۔ لیکن بیان کرنے میں حادث ہیں، کہ ایک مقام پر

تشریف لائے ایک مقام کے بعد چلے گئے آپ کا ایک آستانہ ہے روضہ ہے  
 مزار شریف ہے۔ سارے واقعات وہی ہیں لیکن بالکل نہیں۔ اگر کوئی شخص زندگی  
 سے نکل کے کائنات کے دل میں اُتر جائے تو وہ ہمیشہ ہمیشہ کے لیے ہے نا؟  
 اور ہمیشہ ہمیشہ کے لیے تھا۔ آپ بات سمجھ رہے ہیں؟ مگر بیان میں نہیں ہے۔  
 کیوں؟ کیونکہ آپ نے خود فرمایا کہ مجھے ایسا نہ کہنا۔ بس یہی حد ہے۔ حد وہ ہے  
 جو آپ نے ارشاد فرمادی۔ آپ بات سمجھ گئے۔ شرک کے ساتھ پھر غیب کا مسئلہ  
 بھی آتا ہے غیب کی بات میں نے پہلے بھی بتائی تھی کہ اللہ کا نیب ہے ہی کوئی  
 نہیں۔ کیا اللہ کی نگاہ میں کوئی غیب ہو سکتا ہے؟ اللہ کے سامنے کیا غیب ہو گا۔ جو  
 خالق ہے اس کا کیا غیب ہو سکتا ہے۔ رہا آپ لوگوں کا غیب تو وہ درجہ بدرجہ ہو  
 گا۔ بچے کا غیب ماں باپ کا نہیں۔ جو جتنا جانتا ہے اس کا غیب اتنا کم ہوتا جاتا  
 ہے۔ غیب جو ہے یہ اللہ جانتا ہے اور انسان یہ جان نہیں سکتا۔ انسان جتنا جانتا  
 ہے تو یہ جانتا یا غیب اس انسان کا مسئلہ ہے۔ باقی یہ کہ اللہ اور اللہ کے محبوب ﷺ  
 کتنا جانتے ہیں، اللہ نے آپ ﷺ کو کتنا دکھایا، آدم علیہ السلام کو کتنے اسماء سکھائے  
 کیا کائنات کے سارے علوم سکھادیئے، کیا ساری زبانیں سکھادیں۔ اللہ  
 چاہے اور اپنے محبوب ﷺ کو سیر کرائے تو کیا پتہ کون سے جہان کی سیر کرادے ماضی  
 کی کرادے، مستقبل کی کرادے حال کی کرادے، ہر شے کے اسماء کی کرادے ہر  
 شے کے جو ہر کی کرادے باطن کی کرادے۔ اللہ کے محبوب ﷺ کے پاس  
 اتنا علم ہے کہ ہمارے تصور سے بھی زیادہ ہے۔ ہم نہیں کہہ سکتے کہ آپ غیب جانتے  
 ہیں یا غیب نہیں جانتے۔ اس بحث میں کبھی نہ پڑنا۔ اللہ اور اللہ کے جبیب ﷺ کے

مقامات پر کبھی بحث نہ کرنا۔ ہمارے لیے دنوں بہت ہی باند مقامات ہیں۔

اب آپ بولیں اور کوئی سوال

سوال :

فیض کے حوالے سے کچھ فرمادیں، خاص طور پر داتا گنج بخش کے حوالے سے۔

جواب :

فیض کا آپ ایک ابتدائی مسئلہ دیکھ لیں۔ جب تک آپ اپنی زندگی اور زندگی کے دفتر کی فائلیں، ساری کسی بزرگ کے پاس پیش نہیں کر دیتے اور ان سے دستبردار نہیں ہوتے تو فیض کا تصور نہیں ملے گا۔ فیض آپ کی منشا کے مطابق نہیں ملتا۔ آپ Assistance نہیں لے رہے بلکہ فیض لے رہے ہیں۔

Assistance لینے کا کیا مطلب ہے؟ کہ جناب اس وقت بہت سخت پریشانی ہے، میرا خیال ہے کہ آپ اس میں میری یہ مدد کر دیں۔ تو وہ فیض نہیں ہو گا۔ فیض کا معنی یہ ہے کہ جودہ کرے۔ اور یہ جو "گنج بخشی" ہے یہ کسی ظاہر مال کی گنج بخشی نہیں ہے بلکہ یہ باطن ہے، نور ہے۔ تو داتا صاحب کے پاس فیض کے لیے جانے والا یہ سمجھے کہ پہلی بات تو یہ ہے کہ فیض مانگنا بھی گستاخی کے باب میں ہے۔ کسی بزرگ سے یہ مانگنا ٹھیک نہیں ہے کہ

لا اپنا ہاتھ دے میرے دست سوال میں

فیض ملتا ہے عطا کے باب میں۔ آپ اگر محبت کرتے جا رہے ہیں اور اپنی دنیاوی آرزوؤں سے نجات پاتے جا رہے ہیں اور محبت کے ایک سلسلے میں شامل ہو گئے ہیں تو فیض خود بخود ملے گا۔ فیض کیا کام کرتا ہے؟ آپ کو آپ کے اعمال

کی عیرت گاہ سے نکالتا ہے۔ فیض کا سوال نہیں ہوتا۔ فیض ان کی اپنی عطا ہوتی  
 ہے۔ عام طور پر فیض مانگنے والے کو یہ بتایا جاتا ہے کہ مانگنے والا آدمی اگر محروم نہ ہو  
 تو علاج یعنی مانگ جائے گا۔ تو وہ فیض کے بغیر محروم ہونے لگتا۔ جس دوکان سے  
 آپ کوئی چیز لینا چاہتے ہوں، تو پہلے تو یہ پتہ ہونا چاہیے کہ اندر کیا پڑا ہے، پھر ہی  
 صحیح مانگنے کے لیے ہونا چاہیے کہ اس چیز کی افادیت کیا ہے۔ اس لیے  
 جب تک آپ عالم تھوڑے آپ فیض نہیں مانگ سکتے اور علم کا فیض جو ہے یہ عطا  
 ہے اس لیے آپ وہاں جا کے حاضر ہو جائیں، درود شریف پڑھیں اور خاموش  
 بیٹھیں۔ نہ فیض مانگنے کا شور چاہیں نہ کوئی اپنی آرزویں مانگنے کا شور چاہیں کہ  
 ہمیں یہ دے دیں اور ہمیں وہ دے دیں۔ یہ کہو کہ ہم حاضر ہیں۔ صرف جا کر  
 حاضری لگا دو، وہاں بخیج جاؤ اور چکے سے واپس آ جاؤ۔ کبھی نہ کبھی، کچھ نہ کچھ، جلد  
 ہی کوئی واقعہ ہو جائے گا۔ سوال کرنا بارگاہ بلندی میں، گستاخی ہوتا ہے۔ تو سوال  
 تکریتاً وہ خود بخود ہی عطا فرمانے والے ہوتے ہیں اور عطا فرمادیتے ہیں۔ اور  
 یہ فیصلے ازل کے ہیں آج کے نہیں ہیں۔ جو فیض ہوتا ہے وہ پیچے سے مقرر شدہ  
 ہٹاتا ہے کہ کس کو کیا دینا ہے۔ اس لیے آپ خاموشی کے ساتھ وہاں چلے جائیں  
 اور وہاں بیٹھ جائیں۔

### آہ نہ کر لیوں کو سی

پھر فیض ہی فیض ہے۔ سوال نہ کرنا وہاں کسی تم کا۔ تو جس آدمی پر فیض ہوتا ہے وہ  
 سوال سے آزاد کردا یا جاتا ہے۔ عام طور پر ان آستانوں پر آپ کو سوال ہی لے  
 جاتا ہے۔ تکلیف لے جاتی ہے، کوئی واقعہ ہو تو آپ چلے جاتے ہیں۔ جب آپ

وہاں جاتے ہیں تو سوال بھول جاتا ہے۔ جس آدمی پر فیض ہو جائے وہ سوال ہی  
بھول جاتا ہے وہ واقعہ ہی بھول گیا۔ اُسے پتہ ہی نہیں چلا کہ کیا بات ہو گئی۔ وہ گیا  
کسی کام اور مل کچھ اور گیا۔ فیض اس طرح سے ہوتا ہے جس طرح موئی علیہ  
السلام آگ کے خیال سے گئے اور پیغمبری لے کے آگئے۔ تو فیض اس طرح عطا  
ہوتا ہے ۔

ہم ان کے پاس گئے حرف آرزو بن کر  
حریم ناز میں پہنچے تو بے نیاز ہوئے  
چاہے کسی خیال میں گئے کسی ضرورت سے گئے وہاں جا کے خیال اور ضرورت  
بھول گئے۔ سب اس کے حوالے کر دو اور وہ جو عطا فرمائے وہ ٹھیک ہے۔ فیض  
ماں گنے کے سلسلے میں آپ کو ایک حدیث شریف سناتا ہوں۔ یاد رہے کہ یہ بڑے  
راز کی بات ہے۔ سرکار گارا شادا ہے کہ جب تم دعا میں مانگو تو دعا میں کسی ملک کی  
بادشاہت نہ مانگ لینا، اگر دعا کے ذریعے تمہیں بادشاہت مل گئی تو چلانے میں  
ذمہ داری تمہاری ہو گی۔ اور یہ بڑی وقت والی بات ہوتی ہے۔ اور جب وہ خود  
عطافرمائے تو ذمہ دار وہ آپ ہے۔ اس لیے یہ جوبات بادشاہی کے بارے میں  
ہے دراصل یہ باقی ہر چیز کے بارے میں بھی ہے۔ ایک واقعہ سناتا ہوں لیکن اس  
سے پہلے آپ کے لیے دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کی جو دعا میں پوری کی ہیں  
وہ زندگی بھر قائم رہیں اور آپ کا نصیب خوش رہے۔ واقعہ جو سنارہا ہوں وہ ذرا  
سخت ہے۔ ایک آدمی کو اس کے پیر صاحب نے کہا کہ تم حج کرنے جا رہے ہو  
ایک کام کرنا کہ وہاں دعائیہ مانگنا۔ اس آدمی نے کچھ ہاں کچھ ناں کہہ دیا۔ تو

وہاں جا کے اس نے دعا مانگ لی جو دعا اس کے دل میں تھی۔ دعا پوری ہو گئی اور بیٹا پیدا ہو گیا۔ اب وہ آدمی زندہ ہے جس نے یہ بات بتائی۔ میر صاحب کا اس دوران وصال ہو گیا۔ آٹھویں جماعت میں جب وہ بیٹا تھا تو کسی حادثے میں فوت ہو گیا۔ خواب میں میر صاحب ملے انہوں نے کہا ہم نے یہ چیز Avoid کرنے کی کوشش کی تھی لیکن یہ لکھا ہوا تھا، اب کیا کر سکتے ہیں، ہم نے تو یہ کہا تھا کہ مانگنا ناہ، اب تو غم سے بوجھل ہو گیا ہے، اب غم کیوں کرتا ہے، جس طرح تو نے بیٹا لیا اب اس طرح برداشت بھی لے — اس لیے اللہ تعالیٰ سے دعا مانگنے کا شعور بھی ہے کہ یا رب العالمین تو اپنی منشاء پر ہمیں راضی رہنے کی توفیق عطا فرماتا کہ ہماری منشاء بھی تیری منشاء کے مطابق ہو جائے، کہیں ایسا نہ ہو کہ ہم کوئی ایسی چیز مانگ لیں جس کے بعد ہمیں افسوس ہو، عام طور پر ایسا ہوتا ہے۔ دعا یہ مانگنی چاہیے کہ یا اللہ ہمیں راضی رہنے کی توفیق عطا فرماء، تیرے فیصلوں پر ہم راضی رہیں —

اب اور کوئی سوال —

سوال:

یہ کہا جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ سے محبت کرو اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اس کا خوف کرو۔ تو یہ دونوں چیزوں کیسے ہوں گی؟

جواب:

بات یہ ہے کہ میر کا ایک شعر ہے کہ —

دُور بیٹھا غبار میر ان سے  
عشق بن یہ ادب نہیں آتا

تو محبت ادب سکھاتی ہے۔ اور اگر محبت میں محبوب کے ناراض ہونے کا خوف نہ ہو تو پھر محبت کیا ہے۔ وہ جو ذر رہوتا ہے وہ ذر ہے محبوب کی محبت سے محروم ہونے کا۔ اس لیے آپ ضرور ڈرو۔ اور جو محبت میں داخل ہو گیا اس کے لیے تو اللہ کا اپنا ارشاد ہے کہ لا خوف علیہم ولا هم يحزنون تو جو لوگ اللہ سے محبت کرنے والے ہیں ان کو خوف اور حزن نہیں ہے۔ خوف سے مراد یہ ہے کہ کسی آنے والے وقت کا ذر نہیں ہے اور حزن سے یہ مراد ہے کہ کسی جانے والے وقت کا ذر نہیں ہے۔ وہ ذرتے تو ہیں مگر ذر یہ ہوتا ہے کہ وہ بے نیاز ذات ہے، کہیں ایسا نہ ہو کہ بھری کڑا ہی دودھ کی غیب کر دے۔ تو وہ مالک ہے، کہیں ساری مختیں بر باد نہ کر دے۔ اس لیے اللہ سے ڈر ہوتا ہے۔ ورنہ اللہ سے آپ نہیں ڈرتے بلکہ اللہ سے کوئی بھی نہیں ڈرتا۔ آپ اپنے خیال سے ڈرتے ہیں۔ کبھی آپ نے اللہ کو دیکھا؟ پھر ڈر کس بات کا؟ تو اللہ تعالیٰ آپ کے یقین کے ساتھ ہے۔ جتنا آپ کا یقین ہے۔ اتنا ہی اللہ آپ کو سمجھ آتا ہے۔ تو آپ اپنے خیال کی Development کے مطابق اللہ کو جانتے ہیں۔ تو اللہ سے محبت کرو اور اس بات سے ڈرو کہ کہیں محبت سے محروم نہ کر دیئے جاؤ۔ محبت ادب سکھائے گی۔ محبت تقرب سکھائے گی۔ اور اللہ کے قریب رہنے والا اس سے زیادہ ڈرے تو بہت بہتر ہے۔ وہ یہ کہے کہ اگر میں ایک لمحہ ایک قدم بھی آگے جاؤں تو میرے پہنچ جائیں۔ جیسا کہ جبریل ملا امین نے کہا۔ آپ کو ایک مثال بتاتا ہوں، ایک حال

بیاتا ہوں۔ اگر سمجھ آجائے تو بڑی بات ہے۔ ساری کائنات میں اللہ کے مستند محبوب  
 حضور پاک ﷺ ہیں اور ساری کائنات میں اللہ کے مستند محبت بھی حضور پاک ﷺ  
 ہیں اور ساری کائنات میں اللہ سے زیادہ محبت کرنے والی بھی حضور پاک ﷺ کی ذات  
 ہے اور ساری کائنات میں اللہ سے زیادہ ڈرنے والی بھی حضور پاک ﷺ کی ذات  
 ہے۔ آپ ساری رات جاگتے اور روتے تھے یہ آپ کا کام تھا۔ اور یہ ساری  
 محبت بالکل مستقل ہے۔ لوگوں نے حضور پاک ﷺ سے کہا کہ آپ اتنے مقرب ہیں  
 پھر بھی ڈرتے ہیں اور عبادت کرتے رہتے ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ کیا میں شکر ادا  
 نہ کروں کہ جو اس نے محبت عطا فرمائی ہے۔ اس لیے یہ جو ڈر ہے یہ تقرب کی  
 نشانی ہے۔ ڈر کیا ہے؟ قریب ہونے کی نشانی ہے۔ آپ یہ دیکھیں کہ ایسیں بے  
 خوف ہو گیا تھا۔ اس نے کہایا اللہ کل آپ نے اور حکم دیا تھا، اب اور حکم دے دیا  
 ہے۔ وہ بحث کرنے لگ گیا۔ اور جو ڈرنے والے تھے انہوں نے سجدہ کر دیا۔  
 اس لیے سب سے اچھی بات کیا ہے؟ یہ ڈر۔ اور یہ ڈر کبھی محروم لطف نہیں ہوتا۔  
 جو اللہ کے زیادہ قریب ہو گا وہ ڈر میں رہے گا اور لطف میں رہے گا اور جو ڈر رہے  
 وہ دور ہے اور گستاخ ہے۔ کافر کیوں کہ ڈرتا نہیں ہے اس لیے کافر ہے اور مومن  
 چونکہ ڈرتا ہے اس لیے مومن ہے۔ آپ کا ایمان جتنا قوی ہوتا جائے گا اتنا ڈر  
 پیدا ہوتا جائے گا۔ تو محبت کا ڈر اور ہے یہ عبادت کے خوف سے آزاد ہے۔ محبت  
 جو ہے یہ اور طرح کا نشہ پیدا کرتی ہے۔ اس میں یہ دیکھتے ہیں کہ محبوب کا مزاج  
 کیسا ہے۔ وہ تخت سے اٹھاتا ہے، تخت پر بٹھاتا ہے، وہ مالک الملک ہے تو یہ  
 الْمَلِكُ مِنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلْكُ مِمَّنْ تَشَاءُ تَعْزَزُ مِنْ تَشَاءُ وَتَذَلُّ مِنْ

تشاء۔ وہ کہتا ہے کہ جس کوچا ہوں میں بادشاہ بادول اور جس کوچا ہوں محرول کر دوں، جس کوچا ہوں جو کروں ۔ خبردار ہم جو بھی کریں۔ تو یہ ایک ایسا واقعہ ہے کہ اللہ سے محبت کرنے والے بہت ہی ڈرتے رہتے ہیں۔ یہ سوچت کرتا ہے اور ڈرتا ہے، اصل میں یہ ایک ہی حجت ہے۔ جس نے آپ کو یہ کہا ہے اس تے ٹھیک ہی کہا ہے کہ محبت بھی کر اور ڈرتا بھی رہ۔ اللہ سے ڈرتے والا غیر اللہ سے کبھی نہیں ڈرتا۔ یہ اس کی خوبی ہے کہ وہ کسی اور سے نہیں ڈرتا۔ اگر غیر اللہ کا ڈر نکال دو تو یہی اللہ کا ڈر ہے۔ تو آپ غیر اللہ کا دنیا کا اور خاص طور پر غریب ہونے کے اندر یہ کا ڈر نکال دیں۔ اللہ کے تقرب کی یہ ایک نشانی ہے کہ اللہ کے قریب رہنے والے غریب ہونے سے نہیں ڈرتے۔ وہ کبھی نہیں ڈرتے کیونکہ ان پر اللہ کی مہربانی ہے۔

سوال:

زندگی کا زیادہ حصہ تو گزر چکا ہے اور تھوڑا اباق رہ گیا ہے اور یچھلا تو غلطی میں گزر گیا ہے، اب کیا کر سکتے ہیں؟

جواب:

آدمی سے زیادہ شب غم کث بھی گئی ہے  
اب بھی اگر آ جاؤ تو یہ رات بڑی ہے  
یہ ٹھیک ہے، ان کی بات ٹھیک ہے۔ زیادہ وقت تو گزر چکا ہے اور وہ وقت  
کچھ وقت تیری یاد سے عاقل رہا تھا میں  
وہ لمحے کر رہے ہیں مجھے شرماد سے

راز کی ایک بات یاد رکھنا کہ جب انسان کو اپنے عمل اور نیکی کی کمزوری  
 کا احساس ہونے لگ جائے تو سمجھو کر وہ رحمت کے دائرے میں داخل ہو گیا۔  
 گناہ کی تحریف یہ ہے کہ گناہ دعا سے دور کر دیتا ہے۔ گناہ جب معاف ہونے  
 لگ جائے تو انسان دعا کی طرف جل پڑتا ہے۔ دعا کی طرف چلنے والا انسان  
 اپنے گناہ سے نجات پا جاتا ہے۔ اور جب انسان کو سمجھ آجائے کہ میرے عمل  
 کے دامن میں کچھ نہیں ہے تو سمجھو کر اب اس کے اوپر احسان ہو گیا۔ اور جتنے  
 صاحبانِ فضل آئے ہیں سب نے یہی کہا کہ ہمارا دامن تو خالی ہے ہمارے پاس  
 کچھ بھی نہیں ہے۔ ہر ایک نے یہی کہا۔ اللہ کریم کا ارشاد ہے کہ جب تم دنیاوی  
 غروری کی بجائے اعساری اور عاجزی میں آتے ہو تو میں ظلمات سے نور میں داخل  
 کرتا ہوں۔ اگر انسان زندگی کے ننانوے سال ظلمات میں رہے اور آخری  
 ساعت نور میں داخل ہو جائے تو اش کا خاتمه نور میں ہو گا۔ یعنی کہ ایک آدمی  
 حضور پاک کے خلاف جنگ لڑنے والا اگر کلمہ پڑھ کے مسلمان ہو جائے تو وہ  
 مسلمان ہی گناہ جائے گا۔ اکثر جو بزرگ تھے وہ اس وقت غیر اسلامی دنیا سے  
 آئے تھے اور آپ نے ان کو بلند مقصد عطا فرمایا۔ اس کو میاں محمد صاحبؒ نے

یوں کہا ہے ۔

بھر لے پانی ہاریے رنگ رنگ گھڑے  
 بھریا اس دا جانیئے جس دا توڑ چڑھے  
 توبات آخری قدم کی ہو رہی ہے۔ آخری قدم اگر اس کے گھڑ کی طرف  
 چلا گیا تو بخشش ہو گئی۔ اس لیے جس دن آپ کو اپنے عمل کا سہارا ختم ہو گیا تو اس

کے فضل کے دائرے میں داخل ہو جائیں گے۔ اس لیے میں آپ سے کہتا ہوں کہ یہ کہو کہ ہم اپنے گناہوں سے توبہ کرتے ہیں بلکہ عبادت سے بھی توبہ کرتے ہیں، اس عبادت سے جو ہم نے کی پتہ نہیں وہ ریا کاری تھی کہ کچھ اور تھا۔ تو اس کا فضل درکار ہے۔ اللہ تعالیٰ نے کہا ہے کہ میں ظلمات سے نور میں داخل کرتا ہوں۔ ایک اور جگہ اللہ نے کہا ہے کہ ہم ان کے سینیات کو حنات میں بدل دیتے ہیں یعنی کہ اس کو بالکل Inverted Convert کر دیتے ہیں۔ دل بدل جائے تو سارا اعمال نامہ بدل جاتا ہے۔ بات دل کی ہے۔ دل سے مراد یہ ہے کہ کیا دنیا حاصل کرنے کی تمنا ختم ہو گئی ہے یا نہیں، دنیا حاصل کرنے کی تمنا اگر ختم ہو گئی تو سمجھو آپ دل میں داخل ہو گئے۔ اگر ایشار کرنے کی تمنا ہو گئی تو سمجھو کہ آپ دل میں داخل ہو گئے۔ اگر آپ میں عاجزی پیدا ہو گئی تو آپ دل میں داخل ہو گئے۔ جو آدمی کمزور سے ڈرتا ہے وہ دل والا ہے۔ وہ طاقت ور سے نہیں ڈرتا بلکہ کمزور سے ڈرتا ہے تو وہ دل والا ہے۔ تو آدمی اپنے نوکر سے ڈرتا ہے، کمزوروں سے ڈرتا ہے اور چھوٹوں سے ڈرتا ہے تو سمجھو کہ وہ دل والا ہو گیا اور اللہ کی رحمت میں آ گیا۔ جب اللہ کی رحمت میں آتے ہیں تو ہم ان لوگوں سے ڈرتے ہیں جو لوگ کسی کو ڈرانہیں سکتے۔ یہ اللہ کی مہربانی ہے اللہ کا احسان ہے۔ اس لیے اللہ تعالیٰ کے فضل کو اپنے اعمال نامے کے مطابق نہ دیکھنا۔ اس کا فضل Independant ہے۔ وہ تو۔

قطرے کو اگر چاہے سمندر ہی بنادے  
یہ اس کی مرضی ہے۔ بار بار وہ ارشاد فرماتا ہے کہ میری رحمت سے مایوس نہ ہونا۔

یعنی کہ آپ اپنے اعمال کے درجات کی پرواہ نہ کرنا بلکہ اللہ کے فضل سے رجوع کرنا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے ان رحمتی وسع علی غضبی کمیری رحمت میرے غضب سے وسیع ہے۔ اس کا خلاصہ یہ لکھا کہ جن لوگوں پر اللہ کی رحمت ہوئی ہے ان لوگوں کو اللہ کریم نے رحمۃ اللعالمین ﷺ کی نسبت عطا فرمادی۔ جس کو یہ نسبت عطا فرمادی، کہ حضور پاک ﷺ سے نسبت ہے، وہ ان کی امت سے ہے تو اس پر رحم ضرور ہو گا۔ تو رحمۃ اللعالمین ﷺ سے نسبت دراصل اللہ کی رحمت کے حصول کا ذریعہ ہے۔ اب حصول کا کیا طریقہ ہے؟ جب کبھی اعمال نامے میں وقت ہو جائے تو یہ دعا کرنی چاہیے کہ

اب احتساب چھوڑ یے میرے گناہ کا  
جب آپ کی پیشانی بارگاہِ حسن و نور میں جھکتی ہے جو حضور پاک کے نام کی ہے تو  
سنگِ درِ حبیب ہے اور سر غریب کا  
کس اونچ پر ہے آج ستارہ نصیب کا  
اب احتساب چھوڑ یے میرے گناہ کا  
اب واسطہ دیا ہے تمہارے حبیب کا  
پھر یہ کہو کہ یا اللہ اب جانے دے، کپڑہ ہلکڑہ والی بات جانے دے اور  
اپنے حبیب پاک کے واسطے ہمیں جانے دے، ہم غریب لوگ ہیں۔ تو یہ نام یاد  
رکھو کیوں کہ اگر حضور پاک ﷺ کا نام و دیزبان ہو تو عذاب نہیں آتا۔ اللہ کا ارشاد  
ہے کہ اے میرے حبیب یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ میں ان پر عذاب بھیجوں جب کہ  
آپ ان میں ہوں۔ جس دل میں حضور پاک ﷺ کی یاد ہو، جس زبان پر حضور

پاک کا نام ہو، جس آنکھ میں ان جلووں کی پیاس ہو وہ آدمی فضل کے باب میں  
نظر انداز نہیں ہو سکتا۔ اس لیے آپ اپنا خود ہی فیصلہ کر لو کہ آپ کے اندر اس نام  
کی محبت کس حد تک ہے۔ پھر فضل ہی فضل ہے۔ جس پر اللہ تعالیٰ نے رحم کرنا ہوتا  
ہے اس کو اپنے حبیب پاک<sup>۱</sup> کی محبت عطا فرمادیتا ہے اور جس کو عذاب آنا ہوتا  
ہے وہ اس نام کے لیے گتاخ ہو جاتا ہے۔ اس آدمی کی معافی نہیں ہوتی جو حضور  
پاک کا گتاخ ہو۔ اس لیے آپ کی جو عمر گزر گئی سو گزر گئی۔ اب توبہ کی جائے  
حضور پاک<sup>۲</sup> کو یاد کیا جائے۔ پھر سب نحیک ہے، نیکی نحیک ہے۔ بیہاں سے کچھ  
لے کے نہیں جانا بلکہ صرف آنا ہے اور جانا ہے۔ اللہ بنخشنے والا ہے۔

اور کوئی سوال پوچھو پوچھو پوچھو

بولو

سوال:

آپ سے دعا کی درخواست ہے۔

جواب:

ضرور دعا کرتے ہیں سوال پوچھو

سوال:

بعض اوقات کوئی بُرا آدمی سخت ناپسند ہوتا ہے۔

جواب:

یہ پسند کرنے یا ناپسند کرنے کی بات نہیں ہے۔ آپ یہ بات یاد رکھیں  
کہ آپ کسی کو ناپسند کرتے ہیں اس کے ماضی کے عمل کے مطابق۔ ناپسند کرنا

دراصل یہ اعلان ہے کہ اس آدمی کا مستقبل درست نہیں ہوگا۔ تو جس آدمی کا عمل  
 خراب تھا اور آپ نے اُسے ناپسند کیا تو کیا اللہ اس کو معاف کر کے اُسے اچھا  
 پھل دے سکتا ہے؟ اگر دے سکتا ہے تو پھر آپ کی ناپسند غلط ہے۔ آپ اُسے  
 اللہ کے حوالے کریں۔ ناپسند کرنا دراصل آپ کا یہ اعلان ہے کہ اس کی اصلاح  
 نہیں ہوئی۔ اس لیے عام دنیا دار باقی انسانوں کو ان کے ماضی کے حوالے سے  
 ناپسند کرتا ہے اور دین والے لوگ مستقبل کے حوالے سے دیکھتے ہیں۔ وہ کہتے  
 ہیں کہ میں اُسے ناپسند نہیں کرتا۔ پوچھا کہ کیوں؟ کہتے ہیں کہ میں جانتا ہوں کہ  
 اس نے دین کے لیے بڑا کام کرنا ہے۔ آپ یہ دیکھیں کہ جو آدمی تواریخ کے  
 اسلام کے خلاف آیا اس کو ”سیف اللہ“ بنائے اسلام کے حق میں کر دیا گیا۔ اگر  
 آپ کو معافی دینے میں مشکل ہو رہی ہے تو یہ تباہی ہے۔ اب جو سیاست کا وقت  
 آ رہا ہے جو حالات ہیں تو دل میں ہمیشہ یہ سوچنا کہ آپ کی نسبت ان لوگوں سے  
 ہونی چاہیے جو اللہ کے رحم کے اندر ہوں۔ یہ اپنے طور پر ضرور پتہ چل جاتا ہے۔  
 کبھی کسی کو اللہ کی منشاء کے بغیر اچھا، بُرانہ کہنا۔ تو نہ اچھا کہنا اور نہ بُرا کہنا بلکہ جو  
 اللہ کو منظور ہے وہ کہنا۔ اگر سمجھنہ آئے تو خوشی سے اس محلے سے گزر جاؤ، سیاست  
 کے محلے سے چپے سے نکل جاؤ۔ اگر سمجھ نہیں آئی تو نہ سہی۔ اس لیے انسان کو کبھی برا  
 نہیں کہنا، پتہ نہیں اب کیا ہو جائے۔ اگر اچھا انسان ہو تو اس کی قدر ضرور کرو۔ برا  
 انسان ہو تو اس کی تحریر نہ کرو، عین ممکن ہے کہ اس کو توبہ نصیب ہو جائے۔ بات سمجھ  
 آئی؟

سوال:

جب سارا علم واضح ہے تو پھر خود عمل کرنے کی بجائے کسی پیر کی کیا ضرورت ہے؟

جواب:

ہر کام کو Exhibit کرنے کے لیے ایک انسان کی ضرورت ہوتی ہے۔ جس طرح ہم کتاب سے الجبرا پڑھ لیتے ہیں لیکن وہاں میدان میں عمل کرنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ تو وہ راستہ بتاتے ہیں حل کر کے۔ شریعت ظاہر ہے۔ قرآن مجید اتنی بڑی حقیقت ہے، کوئی بندہ آج تک زیر بدل نہیں سکا مگر تمہارا کمال یہ ہے کہ اس میں 72 تاویلیں ہو گئیں۔ حالانکہ اس میں کوئی گنجائش ہی نہیں تھی مگر پھر بھی اس میں اختلاف اور فرقہ ڈال دیا۔ اس لیے کہ انسان کے اندر یہ وقت ہے کہ وہ کبھی کبھی اپنے خیال کو بھی اپنے علم میں شامل کر دیتا ہے۔ جس طرح اگر ریفری نہ ہو تو کھینے والا قانون جانے کے باوجود فاؤں کھیل لیتا ہے۔ وہ سیٹی بجائے گا تو پتہ چلے گا۔ اس لیے پیر اس وقت سیٹی بجائے گا جب تم فاؤں کر رہے ہو گے، کہیں پہنچ کی شاباش دے دے گا، Encourage کر دے گا، آپ کو یاددا تارے گا کہ ایسا کرنا ہے۔ یہ اس لیے ہے تاکہ آپ کا باطن دوشن رہے۔ کبھی کبھی زندگی کی ابتلاء میں رہنمائی بھی کرے گا۔ تو رہنمایا بناتا جائز ہے۔ اس کی کیوں ضرورت ہے؟ تاکہ وہ آپ کو آپ کے موجودہ زمانے کی مشکلات، مجبوریوں اور حالات کے ساتھ دین کا انطباق کر کے دکھائے۔ ورنہ تو بڑا مشکل ہو جاتا ہے۔ مثلاً آپ کے ایک طرف انگریزی سکول ہیں اور دوسری

طرف ورس نظایری ہے۔ درمیان میں ملنا بڑا مشکل ہے۔ تو پیر صاحب کا یہ کام  
 ہے کہ دنیا کے اندر آپ کیسے گزریں تاکہ آپ کو آسانی ہو جائے اس لیے کہ  
 زندگی ایک بارِ ملنی ہے اور اس میں کہیں غلطی نہ ہو جائے۔ پیر صاحب کے بغیر  
 کامیاب ہو سکنا ناممکن نہیں ہے اور پیر صاحب کی موجودگی میں بھی ناکام ہونا ممکن  
 ہے۔ آپ نے یہ دیکھنا ہے کہ پیر صاحب کی موجودگی میں کامیاب ہونے والا  
 بہت ہی زیادہ کامیاب ہوتا ہے۔ اس لیے اس کی بڑی ضرورت ہے وہ دوسلہ ہے  
 سبب ہے وہ بتاتا ہے اور پھر پچان ہو جاتی ہے کہ کون سا کیا مقام ہے۔ وہ آپ کو  
 آپ کی ذات سے آشنا کرتا تا ہے۔ جا گئے والے کو سونے والے کام مقام بتاتا ہے  
 اور سونے والے کو جانے والے کام مقام بتاتا ہے تاکہ آپ کو باطن سمجھ آئے زندگی  
 کا مفہوم سمجھ آجائے۔ اب تو کافر دنیا بھی مان گئی ہے کہ ایک گرو ہونا چاہیے۔  
 اس کا مطلب ہے کہ اس کی کوئی اہمیت ہے۔ تو مسلمان کیوں نہ گرو کو مانے۔ مگر  
 تمہارے ہاں جھکڑا ہو گیا ہے سارے پیرا لگ الگ ہو گئے ہیں پتہ نہیں چل رہا  
 کہ سچا کون ہے اور جھوٹا کون۔ میں کہتا ہوں کہ سچے جھوٹے پیر کی بات چھوڑو  
 مُرید کو سچا ہونا چاہیے۔ سچا نر یہ جھوٹے پیر کو بھی صداقت سکھادے گا۔ میرید سچا ہونا  
 چاہیے مسافر سچا ہونا چاہیے سفر ٹھیک ہے۔ وہ آدمی بد قسمت ہے جو یہ کہتا ہے کہ  
 مجھے کوئی گرو نہیں ملا۔ وہ جھوٹا مسافر ہے۔ سچا مسافر جو ہے وہ جھوٹے پیر کو بھی  
 سیدھا کر دیتا ہے۔ اس لیے سفر کی کامیابی کے لیے رہنماء ضرور ہونا چاہیے۔ یہ  
 اچھی بات ہے۔ اگر آپ ریگستان کے سفر میں جا رہے ہیں تو ایک آدمی بتائے گا  
 کہ راستے میں کوئی نخلستان آئے گا، پانی آئے گا۔ اور دوسرا کہتا ہے کہ اس میں

نخلستان کوئی نہیں ہے، تیرے اپنے پاس پانی ہونا چاہیے۔ دانا آدمی وہ ہے جو  
چھاگل بھر کے جائے۔ اگر نخلستان آگیا تو تیرا کیا نقصان، پانی گرا دینا۔ اور اگر  
نخلستان نہ آیا تو تو پیاس سے نہیں مرے گا۔ تو یہ ایک وسیلہ ہے اور وسیلہ پکڑ لو۔  
کبھی آپ نے دیکھا کہ آپ تھکے ہوئے ہوں اور بازار بھی جانا ہو تو مشکل لگتا  
ہے۔ اگر آپ کا دوست کہے کہ میں بھی تیرے ساتھ چلتا ہوں، اگر گاڑی بھی نہیں  
ہے تو صرف چلنے سے آسرا ہو گیا، تھکا وٹ دور ہو گئی۔ اگر دو آدمی پیدل چلیں تو  
تھکتے نہیں ہیں۔ اگر کوئی ساتھ نہ ہو تو ہاتھ میں چھڑی پکڑ لو۔ تو چھڑی بھی ساتھی  
ہوتی ہے اور انسان تھکا وٹ سے فتح جاتا ہے۔ تو دو آدمیوں کا سفر آسان ہو جاتا  
ہے یہ ساتھی رفیق طریق ہو جاتا ہے۔ حالانکہ دوسرا آدمی صرف باتیں کرتا جاتا  
ہے اور آپ کو زندگی کا لطف آتا جاتا ہے۔ پیدر کی دوسری اہمیت یہ ہے کہ  
آپ کو منودب کر کے ادب سکھاتا ہے کہ جب آپ پر جلوے آشکار ہو جائیں تو  
کہیں آپ گستاخ نہ ہو جائیں۔ تو وہ ادب سکھاتا ہے۔ یہاں پر ادب کی بہت  
سخت ضرورت ہے۔ اس میں ایک ایسا مقام آ جاتا ہے کہ جس ذات کے ہم سب  
ماننے والے ہیں اس ذات کے سامنے روئی رازی غزالی سارے کے سارے  
ادب کے ساتھ دور بیٹھنے والے ہیں۔ تو پیر صاحب اگر بارگاہ رسالت ﷺ کا  
ادب سکھادیں تو بڑی بات ہے۔ اگر وہ عبادت کا مفہوم سکھادیں تو بڑی بات  
ہے۔ تو پیدل والی بات ہے۔

سوال:

یہ جو بُرے آدمی کی بات ہوئی ہے تو کیا ہمیں اس کو سمجھانا نہیں چاہیے؟

جواب:

اس کو یہ بتانا کہ بے کام سے زکاو را چھے کام کا حکم دینا، یہ اس وقت آپ کریں جب آپ لم تقولون ما لاتفعلون وہ کام کیوں کہتے ہو جو خود نہیں کرتے۔ یعنی جس وقت آپ میں وہ اچھائی آچکے اور آپ میں وہ برائیاں ترک ہو جائیں جن کا حکم دے دیا گیا ہے جب آپ عمل والے ہو چکے ہوں، صرف کہنے والے نہ ہوں۔ جب کوئی انسان اللہ کے ارشادات پر چلنے والا ہو جائے تو اس کی زبان میں تاثیر ہو جاتی ہے۔ پھر وہ جو کہتا ہے وہی ہو جاتا ہے۔ اس لیے بے آدمی کو محبت سے سمجھا کے اس کی برائی کو دور کرنا ہے، نفرت سے نہیں۔ نفرت اُسے اور بُرا کرے گی۔ بتایا یہ گیا ہے کہ بے آدمی سے نفرت نہ کرو۔ بے آدمی سے اس لیے محبت کرو کہ آخر وہ انسان ہے لیکن عمل اس کا برا ہے۔ اس سے محبت کرو اور اس کے ساتھ دوستی کرو۔ اس طرح اسے اپنی راہ پر لے آؤ۔ لوگ ایک دوسرے کا کہنا مانے میں سچھ بھی کر سکتے ہیں مثلاً یہ کہ محبت میں انسان ایمان ترک کر دیتے ہیں۔ تو کیا وہ محبت میں اپنا ایمان نہیں بچا میں گے۔ آپ اس سے محبت کریں تو وہ برآ آدمی ٹھیک ہو جائے گا۔ اچھے کی محبت ہی بے آدمی کو برائی سے بچائے گی۔ آپ پہلے اچھا بن کے اس سے محبت کرو، ڈانٹ ڈپٹ بعد میں کرنا۔ تو پہلے اُسے محبت کا پیغام دو۔ لوگ تو محبت میں اچھائی ترک کر دیتے ہیں، محبت کے باب میں گناہ بنا لیتے ہیں، اور لوگ دین کو بھی چھوڑ دیتے ہیں۔ میں یہ کہتا ہوں کہ آپ کی محبت اس بے دین کو دین پر لاسکتی ہے۔ جس طرح بے آدمی کی محبت ایک اچھے آدمی کو برائی پر مائل کر سکتی ہے اسی طرح اچھے آدمی

کی محبت برے کو اچھائی کی طرف لے آئے گی۔ تو اس طرح اسے سمجھاؤ۔

### اور کوئی بات کوئی سوال

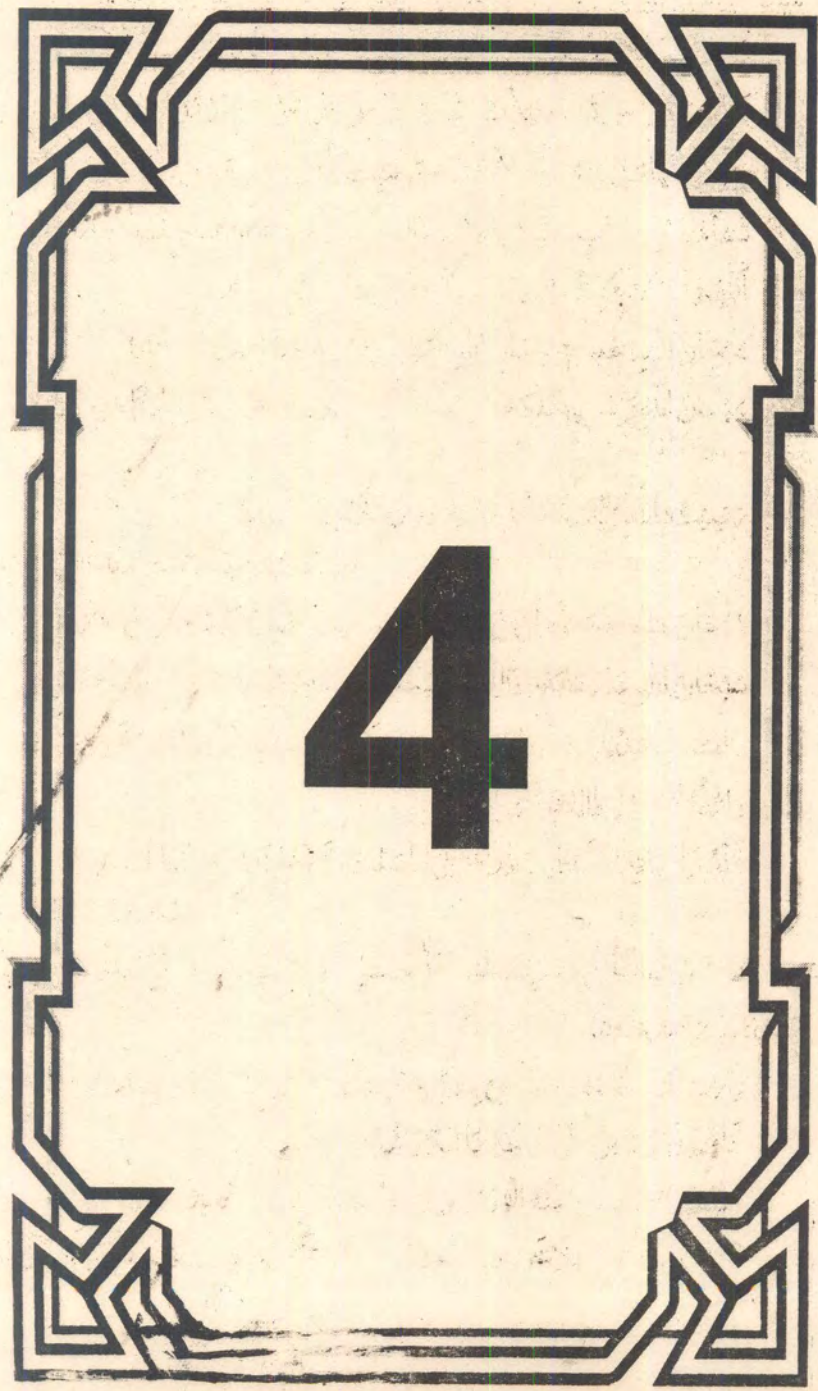
ایک بات نصیحت کے طور پر یہ ہے کہ کوئی جان دار انسان کسی بے جان چیز سے معزز نہیں ہو سکتا۔ بے جان اشیاء جان دار انسانوں کو معزز نہیں کر سکتیں۔

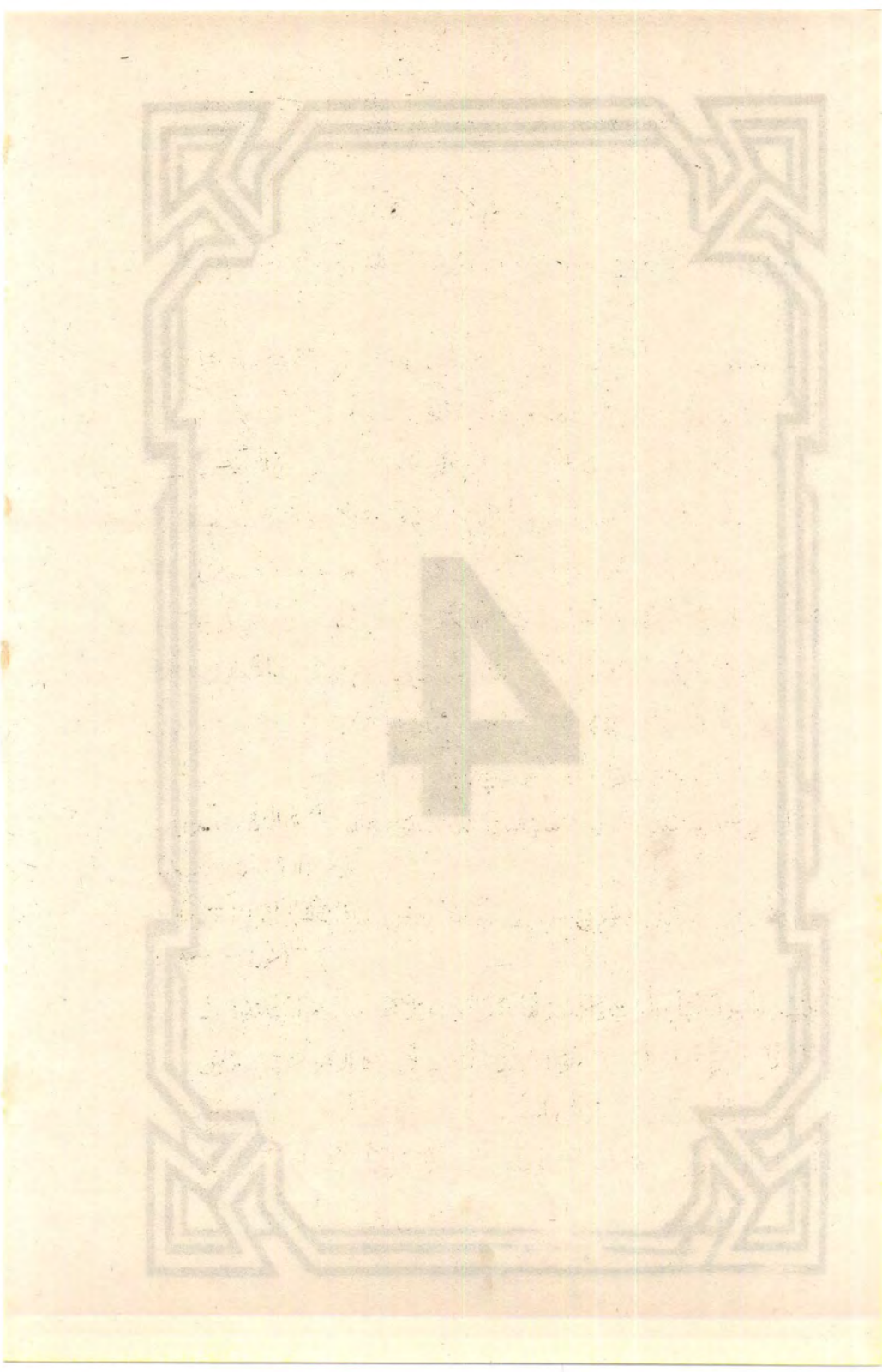
تو آپ اپنی عزت کو اپنے عمل کے مطابق Judge کرو اللہ کے فضل کے مطابق Judge کرو اپنی عزت کو اشیاء سے Judge کرنے والا شرک میں بیٹلا ہو جاتا ہے۔ اپنے آپ کو اشیاء سے Judge نہ کرنا، مثلاً اشیاء پیسہ، حالات، واقعات وغیرہ۔ اس لیے آپ ذرا خیال رکھنا۔ جس نے لوگوں کو معاف کر دیا اس کے گناہ معاف ہو گئے۔ اللہ کا ارشاد ہے کہ والاعفین عن الناس لوگوں کو معاف کرتے رہا کرو اور یہ کہ والله یحب المحسنین اللہ الحسین سے محبت کرتا ہے۔ تو احسان کرو۔ احسان کا مطلب یہ ہے کہ اس کا حق تو نہیں ہے کہ آپ اس سے محبت کریں مگر یہ احسان ہے کہ محبت کریں۔ اگر بُرے سے بھی محبت ہو جائے تو کیا حرج ہے۔ آج کل تو یہ حال ہے کہ لوگ سُکھتے ہیں کہ اگر میں جنت میں جاؤں تو وہاں کوئی اور میرا بہن بھائی نہیں ہونا چاہیے۔ تو آپ عبادت بھی کرتے ہیں تو اس قدر تھا کہ بہن بھائی کو ساتھ لے کر نہیں چلتے۔ اگر کوئی بُرا آدمی آپ کا بھائی ہے، پچھا کا بیٹا ہے، رشتہ دار ہے، شہر میں رہنے والا ہے، دفتر میں ساتھ کام کرتا ہے تو یہ نہ کہنا کہ یا تو جنت میں وہ جائے یا میں جاؤں۔ اس لیے جنت میں جانے کے لیے صرف اپنے آپ کو مخصوص نہ سمجھو، عین ممکن ہے کہ اللہ اس کو بھی جنت میں لے جائے۔ نفرت نہ کرنا!

ضد نہ کرنا۔ یہ اللہ کے کام ہیں وہ جس کو چاہے لے جائے جس کو چاہے وہ پہنچا  
دے۔ ہم دخل دینے والے کون ہیں۔

اب آپ دعا کریں کہ اللہ تعالیٰ فضل فرمائے۔ آپ پر زندگی آسان ہو  
جائے، زندگی کا باطن آسان ہو جائے۔ ہم اللہ تعالیٰ سے پھروہی دعا کرتے ہیں  
کہ یارب العالمین! اپنے محبوب ﷺ کی محبت عطا فرماء اور ہم تجھ سے یہی سوال  
کرتے جائیں گے کہ اپنے محبوب ﷺ کی محبت عطا فرماء۔ یہی ہمارا پہلا سوال ہے  
اور یہی آخری سوال ہے۔ یا اللہ تمام حاضرین مجلس کی نیک تمنائیں پوری فرماء۔  
زندگی کی آسانی دے۔

صلی اللہ تعالیٰ علی خیر خلقہ و نور عرشہ سیدنا و سندا و مولنا  
حبيبا و شفعينا محمد و آلہ و اصحابہ اجمعین برحمتك يا ارحم  
الرحمين۔





### سوالات

- بعض بزرگوں کے ہاں بظاہر شریعت پر مکمل طور سے عمل نہیں ہوتا۔ اس 1  
کی کیا وجہ ہے؟ اس میں کوئی راز ہے یا ہمیں ابھی سمجھنیں آ رہی؟  
کسی ولی اللہ سے تعلق کیسے ہوتا ہے اور کیا ہونا چاہیے؟ 2  
وہ کون سے خیالات ہوتے ہیں جو اللہ کی طرف سے ہوتے ہیں اور 3  
کون سے خیالات ہیں جو نفس کی طرف سے ہوتے ہیں؟  
ہم مصنوعی سوال کیسے بنائیں؟ 4  
میں اچھا کام کرتا ہوں مگر اس پر بھی پچھتاوا ہوتا ہے کہ مجھے یہ تو اللہ کے 5  
لیے کرنا تھا، میں نے کون سا احسان کیا ہے۔



سوال:

بعض بزرگوں کے ہاں بظاہر شریعت پر مکمل طور سے عمل نہیں ہوتا۔ اس کی کیا وجہ ہے؟ اس میں کوئی راز ہے یا، ہمیں ابھی سمجھنہیں آ رہی؟

جواب:

سمجنے کے لیے ضروری ہے کہ آپ ان لوگوں کی محفل میں ابھی اور پیشیں۔ پھر آپ کو بات سمجھ آئے گی۔ صرف سوال سے بات سمجھنہیں آئے گی۔ وہاں شریعت کی پابندی ہے، شریعت کی پابندی ہوتی ہے۔ ہوایہ ہے کہ جب انہوں نے دیکھا کہ کہیں پہ شریعت کی پابندی کے باوجود دین کے بارے میں جھگڑا ہے، مثلاً یا رسول اللہ کا نفرنس اور محمد رسول اللہ کا نفرنس الگ الگ ہو گئیں تو پھر ان لوگوں نے بات کو خفیہ رکھ لیا۔ ورنہ تو وجہ نزاع بن جاتی، جھگڑا ہو جاتا۔ دین کے نام پر دین کے اندر جھگڑے موجود ہیں۔ نام دین کا ہے اور لڑتے جا رہے ہیں۔ مثلاً محرم دین کا نام ہے لیکن جھگڑا آج تک چلا آ رہا ہے۔ آج کے دور میں پیدا ہونے والوں کے درمیان جھگڑا کیوں ہے؟ ہوایہ کہ دونوں ایک گھر میں پیدا ہوئے، ایک نے اپنی کتاب پڑھلی اور دوسرے نے اور کتاب پڑھلی، پھر آپس میں بحث کرنے لگے اور جھگڑا پیدا ہو گیا۔ اللہ کو شریعت مقدم ہے۔

اگر ایک آدمی کو آواز دی جائے، حضور اکرم ﷺ نے آواز دی، اس کو پلایا اور وہ  
 کہے کہ میں نماز میں مصروف تھا اس لیے آپ کی آواز کا جواب نہیں دیا تو آپ  
 بتائیں کہ کیا یہ صحیح ہے، کیا ایسا ہونا چاہیے۔ تو آپ کی آواز پر بلیک ہے۔ کہنے کا  
 مقصد یہ ہے کہ یہ پہچان کی بات ہے۔ اگر فارمولہ استعمال کیا جائے اور وہ محبت  
 کے بغیر ہو اور اطاعت کے بغیر ہو تو فارمولہ جو ہے وہ فارمولہ دینے والے کے  
 خلاف استعمال ہو سکتا ہے۔ مثلاً اللہ کریم نے حکم فرمایا کہ میرے علاوہ سجدہ نہیں  
 کرنا۔ فرشتوں کو اس بات پر پکا کر دیا۔ تب شریعت یہ بن گئی کہ اللہ کے علاوہ کسی  
 کو سجدہ نہیں کرنا۔ کچھ عرصہ کے بعد اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ انی جاعل فی الارض  
 خلیفہ میں زمین پر اپنا خلیفہ بنانے والا ہوں تو تم اس کو سجدہ کرو۔ فسجدوا الا  
 ابلیس تو سب نے سجدہ کر دیا سو اے ابلیس کے وہ جو فارمولے والا تھا، اس نے  
 کیا کیا؟ وہ پچھلے فارمولے پر رہا کہ یا اللہ آپ کے حکم کے مطابق آپ کے  
 علاوہ سجدہ تو نہیں ہے۔ اتنی سی بات پر وہ راندہ درگاہ ہو گیا۔ تو فارمولہ قائم رہنا  
 چاہیے مگر اس فارمولے کا مقصد ضائع نہ ہو اور مقصد جو ہے وہ اطاعت بالمحبت  
 ہے۔ اگر اطاعت رہ جائے اور محبت نہ ہو تو بہتر ہے کہ وہ اطاعت نہ کی  
 جائے۔ مثلاً ایک فارمولہ ہے مسجد بنانے کا مگر اللہ تعالیٰ نے ایک مسجد کو گرانے کا  
 حکم فرمادیا۔ وہ فارمولے کے مطابق صحیح تھی، مسجد تھی مگر مقصد میں صحیح نہیں تھی۔ تو  
 دین کے نام پر دین میں مل جانے والے کئی لا دین عناصر تھے، وہ جب شامل  
 ہو گئے تو بزرگوں کو بہت ساری بات مخفی کرنی پڑ گئی۔ ہم یہ نہیں کہہ رہے ہیں کہ ایسا ہونا  
 چاہیے۔ مگر یہ ان کی اپنی اپنی مصلحت ہے کہ وہ کیا کر رہے ہیں۔ تو اللہ کا تقرب

ویکھنا چاہیے کہ وہ کہاں پر ہے۔ وہ بزرگ اللہ تعالیٰ کے دین پر پابندی سے عمل کرتے ہیں۔ اور اگر کوئی وجوہات ہوں کہ جن کی وجہ سے وہ ظاہرنہ ہونا چاہیں تو پھر یہ ان کی اپنی مصلحت ہے۔ تو یہ ان سے پوچھا جائے۔ اگر آپ لوگوں کو فارمولہ گیا ہے، شریعت مل گئی ہے تو اب آپ کی تلاش کیا ہے؟ مثلاً یہ دین ہے یہ قرآن شریف ہے اور یہ حدیث شریف ہے۔ اب اس کے بعد تلاش کی کیا ضرورت ہے۔ اگر بعد میں تلاش کی واقعی ضرورت ہے تو سمجھو کہ ساری بات بیان نہیں ہوئی۔ یہ باریک نکتہ ہے ایسے سمجھ نہیں آئے گا۔ یعنی اگر ساری بات بیان ہو گئی تو پھر Further کی اور واقعے کی ضرورت نہیں ہے کسی روئی کی ضرورت نہیں ہے، کسی اقبال کی ضرورت نہیں ہے، کسی رحمۃ اللہ علیہ کی ضرورت نہیں ہے۔ یعنی کہ پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کسی اور آدمی کا نام اسلام میں قابل ذکر ہونا، اس کی تو گنجائش ہی نہیں تھی۔ اور لطف کی بات تو یہ ہے کہ سارے اسماء قابل ذکر ہیں بلکہ واجب ذکر ہیں۔ اللہ کریم نے فرمایا کہ میرے علاوہ کسی سے محبت نہیں کرنی۔ غیر کا تو نام ہی اللہ نے منادیا۔ جب آپ نماز پڑھتے ہیں تو کہتے ہیں کہ یا اللہ ہمیں اپنی راہ دکھا، سیدھی راہ دکھا۔ پھر اللہ تعالیٰ نے خود ہی وضاحت فرمائی کہ اے اللہ صرف اپنی راہ دکھا یعنی کہ ان لوگوں کی راہ جن پر تیر انعام ہوا ہے۔ تو اللہ کی راہ ان لوگوں کی راہ ہے جن پر اس کا انعام ہوا۔ اب وہ انعام کیا ہوتا ہے؟ اگر ایک آدمی شہید ہو گیا، اس کے عمل میں کچھ کی تھی مگر اب شہادت مل گئی۔ یہ آدمی کس مقام پر چلا گیا؟ وہ مقربین میں شامل ہو گیا۔ اب مقربین کی جو راہ ہے وہ بعض اوقات فارمولے سے باہر بھی ہے۔ ایسا

واقعہ ہو سکتا ہے نا۔ وہ نفس کے میلک سے آزاد ہو گئے۔ تو ایسے واقعات  
 ہوتے ہیں۔ دیکھنے والا صرف یہ سوچتا رہتا ہے کہ نفس کیا ہے، یہ واقعہ کیا ہے، اس  
 شخص میں یہ خامی کیا ہے۔ بجائے اس کے کہ وہ محبت سے بات کو سمجھے۔  
 سوال تو آپ کا مشکل ہے مگر آپ جواب پر غور کریں تو سمجھ آ سکتی ہے۔ شریعت  
 جو ہے وہ اللہ کے حکم کے ساتھ پیغمبر کے حکم کا بھی نام ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ایک  
 واقعہ خود ہی پیان فرمایا ہے کہ اپنے دور کے ایک نامزد پیغمبر، اللہ کے حکم سے ایک  
 انسان سے ملے۔ اللہ نے ان کو ملایا۔ اور واقعہ یہ ہوا کہ اس انسان نے ایک بچے  
 کو قتل کر دیا۔ پیغمبر کا فرض کیا تھا؟ مقدمہ اور اس کو وہیں ٹھوٹ کرادیتا، کہ تم نے  
 شریعت نافذہ کی خلاف ورزی کی ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ سارے راستے ویے  
 نہیں ہے جیسا کہ آپ سمجھ رہے ہیں۔ شرعی حکم کیا ہے؟ قتل نہ کرنا۔ اور اخلاقیات  
 میں بھی یہی ہے۔ ایک آدمی سے قتل ہوتا ہے اور وہ عمداً بھی ہے، وجوہات چاہے  
 کچھ بھی ہوں، شریعت میں یہ جائز نہیں ہے، اور یہ واقعہ پیغمبر کی موجودگی میں ہو رہا  
 تھا۔ اور پھر وہی آدمی پیغمبر سے کہتا ہے کہ تو ہمارے ساتھ نہیں چل سکتا ہذا فراق  
 بیسی و بیسیم کم، آپ چلیں اب، تشریف لے جائیں۔ حالانکہ پیغمبر وہ ہیں مگر وہ  
 شخص یہ کہہ رہا ہے۔ اور پیغمبر ان کے کہنے پر چل رہے ہیں۔ شریعت اپنی جگہ پر  
 بالکل مصدقہ ہے، فائل ہے اور اس کے اندر وہ لوگ محبت اور سوز و گداز پیدا  
 کرتے ہیں۔ وہ شریعت کو ترک نہیں کرتے کیونکہ شریعت ہی کو تو اجاگر  
 کرنا ہوتا ہے۔ لیکن وہ تشدید انہ شریعت سے گریز کرتے ہیں۔ مثلاً مکان میں  
 آگ لگی ہوئی ہے لیکن لوگ کہتے ہیں کہ چلے شریعت کے احکام کی پابندی

کرلو۔ تو پہلے آگ کو بھالینا چاہیے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے کہ اگر پیٹ کی آگ  
 گئی ہے تو اسے بھی بھالو۔ پہلے کھانا لو پھر نماز پڑھنا۔ یعنی اگر بہت بھوک گئی ہوئی  
 ہو تو زیادہ ڈسرب نہ ہونا۔ تو اولیاۓ کرام نے کبھی شریعت کو مجرور نہیں کیا، نہ  
 اُسے باقی پاس کیا ہے، نہ اسے Violate کیا ہے۔ بزرگوں کے جتنے بھی  
 آستانے ہیں کوئی ایسا آستانہ آپ نے نہیں دیکھا ہو گا جہاں مسجد نہ ہو۔ ہم نے تو  
 کوئی نہیں دیکھا۔ آپ نے شاید کوئی دیکھا ہو، مگر نہیں۔ لا ہور میں داتا صاحب کا  
 آستانہ دیکھیں تو مسجد سارے لا ہور میں سب سے اچھی ہے۔ جد شریعت ہے  
 آستانے کو طریقت سمجھ لو۔ تو انہوں نے طریقت کو مختصر کیا ہے اور شریعت کو زیادہ  
 کیا ہوا ہے۔ ہر جگہ ایسا ہے۔ میاں میر صاحبؒ کی مسجد دیکھ لو شاہ سنجالؒ کی مسجد  
 دیکھ لو۔ تو یہ لوگ شریعت کا احترام کرتے تھے بلکہ اپنے آستانے سے پہلے مسجد  
 بنایا کرتے تھے۔ تو وہ شریعت کو Violate نہیں کرتے۔ آپ نے اس بات کا  
 خیال نہیں کیا، غور نہیں کیا، ان لوگوں کی محفل میں بیٹھا کریں، وہ اس کی کوئی نہ کوئی  
 وجہ بتائیں گے، کوئی نہ کوئی بات سمجھائیں گے۔ وہ کس طرح Violate کر سکتے  
 ہیں۔ جہاں بظاہر ترک ہے، وہاں کوئی اور بات ہوگی۔ مثلاً کسی زمانے میں کوئی  
 دل کا کافر ہو اور وہ مسجد کا نظام سنجال کے بیٹھا ہو تو جو جانے والا موسیٰ ہے اُس  
 سے اگر پوچھیں کہ تم کون ہو تو وہ کہے گا کہ میں تو اسلام سے باہر ہوں۔ اس طرح  
 وہ جان بھی بچاتا ہے اور ایمان بھی بچاتا ہے بلکہ ایمان کے کاغذات بچاتا ہے  
 کیونکہ آنے والے دور کو اُس نے دیئے ہیں۔ اس کے پاس وہ پرے ہوتے  
 ہیں۔ اگر ایک آدمی توارے کے کھڑا ہوتا کہ وہاں سے کوئی صحیح مسلمان گزرے تو

اسے ذبح کر دے تو اس بزرگ سے پوچھیں کہ تو کون ہے تو وہ کہے گا کہ میں تو  
ایسے ہی ہوں۔

### کافر عشق ہوں میں بندہ اسلام نہیں

تو وہ کاغذات لے کے آگے چلا گیا اور پھر اگلے دور میں جا کے ساری بات کھل  
گئی۔ بعض اوقات ایسا ہوتا ہے کہ وہ آنے والے دور کے لیے بات سنجدال کے  
رکھتے ہیں۔ اس لیے ان لوگوں کو بڑے غور سے دیکھا کرو۔ اگر انہیں احترام سے  
دیکھو گے تو پھر آپ کو معلوم ہو جائے گا اور اگر تنقید سے دیکھو گے تو پھر بات سمجھ  
نہیں آئے گی۔ آپ کو بہت سارے اولیائے کرام کے پاس جانے کی ضرورت  
نہیں بلکہ آپ یہ دیکھو کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے ذمے یہ کام لگا رکھا ہے کہ لوگوں کو  
ظلمات سے نور میں داخل کرے۔ اور جن لوگوں نے اللہ کے اولیاء کا انکار کیا ان  
کو نور سے نکال کے ظلمات میں رجوع کر دیتا ہے۔ کہیں ایسا نہ ہو کہ آپ نے کسی  
کو اولیاء کہہ دیا، ولی کہہ دیا، بزرگ کہہ دیا اور پھر اس پر تنقید کر دی ہو۔ سمجھنے کی بات  
یہ ہے کہ اس کی بات وہ جانے اور تو اپنی توڑنے والا۔ تو ہر ولی سے واپسی کی بجائے  
ایک سے واپسی ہو اور وہ پوری ہو۔ وہ لوگ تو ٹھیک کر رہے ہیں۔ آپ بہت  
لوگوں سے نہ ملیں بلکہ ایک آدھ ہو۔ وہ کسی وجہ سے، کسی دور میں، کسی حساب سے  
کوئی بات مخفی رکھتے ہیں۔ باقی تو ہر جگہ مسجد کا احترام ہے، جماعت ہوتی ہے، ذکر  
ہوتا ہے، فکر ہوتا ہے، درس قرآن ہوتا ہے اور باقاعدہ ہوتا ہے۔ یہ ہر جگہ ہوتا ہے  
اور ہونا بھی چاہیے۔

اب آپ اور پوچھو بولو

سوال:

کسی ولی اللہ سے تعلق کیسے ہوتا ہے اور کیا ہونا چاہیے؟

جواب:

پہلے بنیادی باتیں دیکھ لیں۔ پیدا ہونا ہے یہاں کچھ عرصہ رہنا ہے اور پھر یہاں سے چلے جانا ہے۔ اور جانے سے پہلے کچھ کرنا ہے۔ جو کچھ کرنا ہے ان میں سے کچھ چیزیں تو یہیں کی یہیں چھوڑ جانی ہیں ایک کہانی میں نے آپ کو سنائی تھی۔ ایک بڑھیاروہی تھی۔ اس سے پوچھا کہ کیوں روہی ہو؟ کہتی ہے وہ میری گھڑی لے گیا۔ تو اتنی زور سے کیوں روہی ہو؟ رواں لیے رہی ہوں کہ وہ وہاں جا کے چینک گیا، اگر اس نے چینک جانی تھی تو پھر مجھ سے کیوں چھینی ہے۔ یہ بڑھیا جو ہے وہ دنیا ہے۔ اس سے آپ سامان چھینتے ہیں اور تھوڑی دور جا کے نامعلوم موڑ پہ چینک جاتے ہیں اور آگے چلے جاتے ہیں۔ سامان کو آگے آپ لے جانیں سکتے۔ لوگ تمرنے کے بعد آپ کا نام بھی چھین لیتے ہیں اور میئٹ کہتے ہیں۔ بڑے افسوس کی بات ہے۔ حالانکہ ساری عمر آپ اپنا نام اجاگر کرتے رہتے ہیں۔ تو یہ بات بخشنے والی ہے کہ نام کی حد تک بھی یہ امانت آپ کو واپس لوٹانی ہے۔ باقی کیا کام رہ گیا؟ انسان نے ضرور جانا ہے۔ دوسری گنجائش آپ کے پاس نہیں ہے کہ سانحہ سال کی زندگی میں کم از کم بیس سال سونا ضرور ہے۔ عام طور پر آپ ون ہزار یعنی آٹھ گھنٹے سوتے ہیں۔ کچھ سال نو کری میں بیج دستے ہیں تاکہ باقی کے سال گزریں۔ اس میں بچپن کی تعلیم اور بیماری کا وقت بھی نکال دیں۔ آپ کے پاس کچھ بنانے کے لیے چند سال ہیں کہ ان سالوں

میں کچھ بنتا ہے۔ آپ کا لہجہ اور زبان عربی نہیں ہے۔ آپ اگر حلق سے بولیں تو  
 آپ کے لیے ویسے ہی مشکل ہو جائے گی۔ کوئی عربی دان آئے گا اور اس میں  
 ساری غلطیاں نکالے گا، کہہ گا کہ کوئی بھی قرآن شریف صحیح نہیں پڑھتا۔ اس کے  
 بعد اب تعلق باللہ کی ضرورت ہے اور تعلق بالدُنیا کی ضرورت ہے ماں باپ کے  
 احکامات ہیں، اولاد کی ضروریات ہیں۔ تو اس زندگی میں آپ الجھن نہ ڈالیں۔  
 اللہ کے ساتھ تعلق اگر مفرد ہوتا، خالی توحید کا تعلق ہوتا تو شیطان بھی اس کے  
 جلوے میں گم ہے، اللہ کو تو وہ مانتا ہے، سجدہ کے روپ میں۔ بہت سے اور لوگ  
 ہیں جو رسالت کے بغیر خدا کو مانتے ہیں۔ تو پھر آپ نے صرف اللہ کو ہی نہیں مانتا  
 بلکہ اللہ کو ماننے کے ساتھ ہی رسالت کو مانتا ہے۔ اب آپ اللہ کے ساتھ یہ کہ  
 لخت انسان کے پاس آگئے۔ اللہ نے خود فرمایا ہے کہ اگر مجھ سے محبت چاہتے ہو  
 تو آپ سے محبت کرو پھر میں تم سے محبت کروں گا قل ان کشم تَحْبُّونَ اللَّهَ  
 فَاتَّبِعُونِي يَحْبِّكُمُ اللَّهُ۔ تو اللہ اس محبت کی راہ دکھار ہا ہے یعنی محبت مصطفیٰ ﷺ  
 کی راہ اللہ دکھار ہا ہے۔ پھر اللہ کا یہ بیان ہے کہ میں اور میرے فرشتے درود بھیجتے  
 ہیں۔ اندازہ لگاؤ کہ اللہ ہو کر مخلوق پر درود بھیجننا، مخلوق میں سے کسی ایک کا انتخاب  
 کرنا اور اس پر درود بھیجننا، بڑے غور والی بات ہے۔ تو تعلق بنانے سے پہلے یہ  
 باتیں جانتی چاہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی مخلوقات میں سے ایک فرد کا انتخاب کیا  
 اور اتنا انتخاب کیا کہ ان کو باعث تخلیق کائنات کہا۔ یہ بات خود اللہ تعالیٰ فرمًا  
 رہے ہیں اور اپنے فرشتوں سمیت درود بھیج رہے ہیں۔ پھر اللہ کا یہ کام ہے کہ  
 ایک وقت مقررہ کے بعد آپ "کو بالالیا، دنیا چھوڑ نے کو کہا، اور تکلیف سے بھی

گزار، فتح سے بھی سرفراز کیا، کمزوری بھی دکھائی اور لگاتار درود بھی بیج  
 رہا ہے۔ آپ لوگوں نے پڑھا ہو گا کہ حضور پاک ﷺ فاقہ سے بھی ہوتے تھے۔  
 اللہ تعالیٰ درود بھی بیج رہا ہے اور فاقہ بھی بیج رہا ہے۔ اب یہ بات آپ کو بھی  
 چاہیے کہ تعلق کی انہاداں لے لوگ کون ہیں۔ جن کا اللہ سے سب سے بڑا تعلق ہے  
 وہ یہ مقام رکھتے ہیں کہ فاقہ بھی ہے، قیمی بھی ہے، منافقوں سے بھی معاملہ ہے،  
 دشمن بھی ہیں، مخلکات بھی ہیں اور اللہ کے ساتھ تعلق بھی ہے۔ تو یہ ہے تعلق باللہ  
 کی شان۔ تعلق باللہ کی ایک اور شان یہ ہے کہ پیغمبر کو کنوئیں میں گردایا۔ وہ ایک  
 پیغمبر کے بیٹے بھی تھے۔ بیٹا بھی ایسا کہ بہت پیارا، اور وہ بھی پیغمبر۔ یہ ہے تعلق  
 باللہ والوں کی بات۔ یعنی جن کا اللہ سے تعلق ہے ان کا سفر کنوئیں سے شروع  
 ہو رہا ہے۔ تو یوسف علیہ السلام کی پیغمبری کنوئیں سے شروع ہو رہی ہے، پھر  
 غلاموں کی طرح پکے۔ وہ حسن و جمال کا ایسا پیکر تھے جس کی تعریف اللہ خود فرماتا  
 ہے۔ پھر اپنی مملکت میں غلام ہو کے جانا۔ اپنے دل میں پرنسپی ہو کے جانا، یہ  
 خاص بات ہے، راز کی بات ہے۔ اس طرح اللہ تعالیٰ نے آپ کو تعلق والوں کی  
 بات بتائی ہے کہ تعلق ہوتا کیا ہے اور تعلق والے کس راہ سے گزرتے ہیں۔ کربلا کا  
 واقعہ تو آپ سب کو پتہ ہی ہے۔ تو یہ دیکھیں کہ تعلق باللہ کو کس راستے سے گزارا  
 جاتا ہے۔ آپ اپنی زندگی میں یہ ضرور دیکھیں کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ تعلق اور  
 تذبذب اکٹھے ہو جائیں۔ پھر کچھ بھی نہیں ملے گا۔ تعلق یہ ہے کہ جس کے ساتھ  
 آپ کو اپنے سے زیادہ لگن ہواں کے حکم پر لبیک کہنا۔ اس تعلق والے شخص کی  
 صرف یہی ہے۔ یعنی اس کا تعلق ایک انسان کے ساتھ Contribution

ہے جو اللہ کی طرف اس کا وسیلہ ہے اللہ تعالیٰ انسانوں کو وسیلہ بنارہا ہے اور فرمارہا  
 ہے کہ انعمت علیہم جن لوگوں کی راہ اللہ کی راہ ہے ان لوگوں کے  
 ساتھ وابستہ ہو کے چنان، ان کو وسیلہ بنانا، ان کے ساتھ تعلق بنانا۔ آپ نے تعلق  
 کے جو فرائض پوچھئے ہیں تو وہ یہ ہیں مثال کے طور پر آپ کو ایک بیماری ہے ڈاکٹر  
 صاحب نے بیماری کے لیے ایک ایسا اعلان تجویز کیا جو عام خیال کے مطابق  
 بیماری کا باعث ہو سکتا ہے۔ لیکن ڈاکٹر تو وہ ہے۔ اب کیا کیا جائے؟ ڈاکٹر کا تعلق  
 بیماری سے ہے، لہذا وہ دوائی کھاؤ۔ وقت وہاں ہوتی ہے جب آپ کتاب سے  
 کچھ شریعت پڑھ لیتے ہیں اور تعلق پیر صاحب سے بنالیا، اس نے آپ کو ایک  
 بات بتائی ہے جو آپ نے کتاب سے ابھی نہیں پڑھی، آپ کہیں گے کہ جوبات  
 آپ کر رہے ہیں میرے خیال میں یہ قرآن کے علاوہ ہے۔ تو آپ پیر صاحب  
 کو بھی نصیحت کریں گے۔ نتیجہ یہ ہو گا کہ وہ تعلق آپ کو نہیں ملے گا۔ توراز کیا ہوا؟  
 اُس سے اللہ کے لیے تعلق ہو۔ مولا ناروم کہتے ہیں۔

ہر کہ پیرو ذات حق را یکندید

ئے مریدوئے مریدوئے مرید

اور یہ کہ

غیر کامل صورتِ ظلنِ الہ

تو یہ بات مولا ناروم کہہ رہے ہیں۔ تو اللہ کی راہ میں جس سے تعلق ہے اس کے  
 احکام کی اتنی اہمیت ہے جیسے کہ وہاں سے ہوں۔ اللہ کی بات اللہ جانے۔ اور  
 حضور پاک ﷺ کی بات آپ لوگوں کے لیے کتنی اہم ہے؟ آپ کہیں گے کہ اتنی

ہی اہم ہے۔ تو آپ فرق بیان نہیں کر سکتے۔ جہاں آپ کے ذہن میں فرق آگیا  
وہاں آپ کا ایمان ختم۔ اس طرح کا آدمی گمراہ ہو جائے گا، جو اللہ کو حضور پاک ﷺ  
پر فوقيت دے یا حضور پاک ﷺ کو اللہ پر فوقيت دے۔ اس لیے یہ بڑی نازک  
بات ہے۔ یہ فوقيت کی بات نہیں ہے بلکہ یہ صرف ماننے کی بات ہے۔ یہ جانے  
کی بات بھی نہیں ہے۔ آپ جان نہیں سکتے کہ یہ مقامات کیا ہیں۔ پھر حال پر  
جس شخص کے ساتھ آپ کا تعلق ہے اس کی بات مانو۔ یہ کہتے ہیں بزرگ۔ وہ  
شریعت کی تعریف یہ کرتے ہیں کہ شریعت وہ لفظ ہے جو تمہارا شیخ تمہارے کانوں  
میں چپکے سے کہہ دے۔ اب یہ بات بتانے والی نہیں ہے، یہ بات کتابوں میں  
نہیں ہے۔ کسی صاحب طریقت کا ایمان سنو۔

چاچِ اس و انگ مدینہ ڈے  
تے کوٹ مٹھن بیت اللہ  
تو وہ چاچِ اس شریف کے بارے میں کہتے ہیں کہ یہ میرے لیے مدینہ ہے اور وہ  
بیت اللہ ہے۔ اور سلطان العارفین نے کہا ہے کہ  
مرشد دادیدار ہے باہمینوں لکھ کروڑ اس تجھاں ہو

انہوں نے حج کو جو "تجھاں" کہا ہے اس میں پڑے معانی ہیں۔ اصل چیز یہ ہے  
کہ اس شیخ کی بات اہمیت رکھتی ہے۔ تو خواجہ غلام فریدؒ نے کہا کہ میرا عشق بھی تو  
ہے، ایمان بھی تو، دیدار بھی تو، میر اللہ بھی تو ہے اور دین بھی تو ہے۔ تو وہ شیخ جو  
بات کہے گا وہ پوری ہو گی۔ تعلق کا مطلب یہ ہے کہ اس سے ملنے سے اس کے  
ساتھ سفر کرنے سے اس کی بات سننے کے لیے اس سے پہلے کا علم ترک کر دو۔

شریعت کا آپ لوگوں کا جو Concept ہے یہ مفروضہ ہے اور وہ جو دے گا، وہ وہاں سے ہو گا۔ وہاں پر ابتداء سے کلمہ پڑھنا پڑتا ہے۔ سلطان العارفین قرماتے ہیں کہ۔

کلمہ عید پڑھایا بآہوتے میں سدا سہاگن ہوئی

تو وہ شروع سے بتاتے ہیں۔ ان لوگوں سے تعلق لینے کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ ان کی بات سے اپنی بات کا آغاز کرو۔ ورنہ تو آپ انہیں سکھانے لگ جائیں گے کہ میر صاحب آپ بتائیں کہ آپ کیا کرتے ہیں یہ بتائیں کہ یہ کیوں نہیں کرتے۔ ایک بات یاد رکھنا کہ مسلمانوں کے کسی بھی گروہ کے خلاف مسلمانوں کا کوئی نہ کوئی گروہ موجود ہے۔ اس طرح آپ بڑی مشکل میں ہیں۔ تو ہر گروہ کے مقابلے میں کوئی نہ کوئی گروہ بنے گا۔ اصل میں ہوا یہ کہ دو آدمیوں کا آپ میں اختلاف ہوا وہ گروہ ساز بن گئے اور انہوں نے ایک دوسرے کے ساتھ کش کش شروع کر دی۔ فرض کرو کہ لوگ "یار رسول اللہ" کہتے ہیں تو دوسرے کو کیا تکلیف ہے جو نہیں کہتا۔ ان سے پوچھو کر انہیں کیا تکلیف ہے۔ وہ تو رسول کا نام لیتے ہیں اپنے پیارے نبی کا نام لیتے ہیں، کھڑے ہو کر سلام پڑھتے ہیں اور ادب سے بات کرتے ہیں۔ تو کرنے دو۔ تمہیں ان سے کیا بحث ہے۔ لوگ یہ کہتے ہیں کہ آپ ماضی ہیں اور انہیں حال نہ سمجھو۔ اگر حال نہ سمجھیں تو پھر کلمہ نہیں بنتا آپ کا۔ پھر کلمہ ہے تھی نہیں۔ آپ لوگ یہ نہیں کہہ سکتے کہ "اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں ہے اور حضور اللہ کے رسول تھے۔" تھے سے تو ایمان نہیں بنتا بلکہ "ہیں" سے ایمان بنتا ہے۔ اور "ہیں" کو بھی آپ نے دیکھا ہے۔ اپنے ایمان

کا جائزہ لیتا چاہیے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ من کان فی هذہ اعمی فھو فی  
 الآخرة اعمی جو یہاں اندھا ہے وہ آخرت میں یقیناً اندھا ہوگا۔ گویا کہ آپ  
 اپنے ایمان کی صورت یہاں سے دیکھ کے جاؤ کہ جو ایمان آپ نے رکھا ہوا  
 ہے وہ کیسا ہے، جس کو آپ مان رہے ہیں وہ کسی بات نہ ہے؟ آپ مستقبل کا ہمیشہ<sup>ش</sup>  
 خیال رکھتے ہیں کہ ہم مستقبل کی بات کر رہے ہیں۔ آپ کو مستقبل میں یہ یقین  
 ہے کہ ایک وقت آئے گا کہ جب آپ نہیں ہوں گے یا ”نہیں“ ہونے والے  
 ہوں گے۔ مستقبل کے بارے میں دانا آدمی اتنا ضرور سوچے کہ وہ آخری وقت کو  
 آخری وقت سے پہلے دیکھ کے جائے۔ یہ بات یاد رکھنا۔ تعلق کی خوبی یہ ہے کہ وہ  
 انسان کو اس کا آخری وقت اس کے آخری وقت سے پہلے دکھائے۔ اگر آخری  
 وقت کو آخری وقت سے پہلے دیکھا جائے یہ پتہ چل جائے کہ یہ آخری وقت ہے  
 تو اگر اسے کھا جائے کہ دشمن کو معاف کر دے تو وہ کہے گا کہ میں جاتو رہا ہوں لہذا  
 اب اسے معاف کر دوں۔ تو آپ اسے اگر زندگی میں معاف کر دیں تو کتنی اچھی  
 بات ہے۔ یعنی کہ یہ غصہ تو آپ ساتھ لے کے جانہیں سکتے۔ غصہ نفرت لائق  
 اور دوسرا غیر اخلاقی باتیں جو ہیں دین والوں کو یا اخلاق والوں کو کیا ضرورت  
 ہے کہ انہیں روکیں؟ وہ کہتے ہیں کہ ہم اس لیے منع کر رہے ہیں کہ عاقبت کے سفر  
 میں غصہ کرنے والا عانیت حاصل نہیں کر سکتا۔ غصہ خود ہی رکاوٹ ہے۔ ایسا آدمی کے  
 اگر مر رہا ہو تو وہ کہے گا کہ میں اس کو معاف نہیں کرتا بلکہ روزِ محشر اس آدمی کے  
 خلاف حساب ہوگا، اس کو ہم اللہ کے حوالے کریں گے۔ تم اس کے خلاف مقدمہ  
 دائر کرنا اور پڑو سی تھمارے خلاف مقدمہ کرے گا۔ اگر اس کو معاف کر کے جاؤ تو

وہ تمہیں معاف کر کے جائے گا۔ اقبال نے کہا تھا کہ  
 نہیں بے گانگی اچھی رفیق راہ منزل سے  
 خپل جاے شر رہم بھی تو آخر مٹنے والے ہیں  
 دو سفر اگر دشمن بھی ہوں، ایک سفر پر جارہے ہوں، ایک کشتی میں بیٹھے ہوں اور  
 جب دونوں کو یقین ہو جائے کہ کشتی ڈوبنے لگی ہے تو گلے مل کے روئیں گے۔  
 گرچہ وہ ہیں دشمن لیکن انہیں یقین آ گیا کہ کشتی اب ڈوبنے والی ہے تو ڈوبنے کا  
 اندازہ یا اندریشہ جو ہے وہ دشمنوں کو دوست بناتا ہے۔ اور سب زندگیاں تو ڈوب  
 رہی ہیں مگر پھر بھی آنا اور غصہ موجود ہے۔ یہ جو لمحہ ہے اور خوف ہے، تو اللہ تعالیٰ  
 نے بار بار تعلق والوں کو بتایا، ارشاد فرمایا کہ الا ان اولیاء اللہ لا خوف عليهم  
 ولا هم يحزنون میرے بندے ہیں ہی وہی جن کو خوف اور حزن نہیں ہے۔ خوف  
 ہوتا ہے آنے والی چیز کا اور ملاں ہوتا ہے گئی ہوئی چیز کا۔ گویا کہ یہ وہ لوگ ہیں  
 جن کو آنے والی زندگی میں اللہ کی ذات پر اعتماد ہے اور جانے والی زندگی میں  
 استغفار سے معافی ہو گئی۔ جو ہو چکا ہے اس پر ملاں نہ کر، اس پر توبہ کر اور جو آنے  
 والا ہے وہ اللہ بہتر فرمائے گا۔ وہ لوگ کہتے ہیں کہ جو ہوا صحیح ہوا، جو ہورہا ہے ٹھیک  
 ہورہا ہے اور جو ہو گا وہ بھی بہتر ہو گا۔ تو انہیں ملاں اور حزن نہیں ہے، اور یہ اللہ کے  
 دوست ہیں۔ تو اللہ کے دوست کون ہیں؟ جن کو اللہ پر بہت زیادہ بھروسہ ہو۔ اللہ  
 تعالیٰ بار بار کہتا ہے کہ میری رحمت سے مایوس نہ ہونا۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ اللہ  
 کی رحمت خود کہہ رہی ہے کہ مجھ سے مایوس نہ ہونا۔ رحمت کیا ہوتی ہے؟ اگر رحمت  
 انسان کو اس کے اعمال کی زد سے نہ بچائے تو پھر رحمت کیا ہوتی ہے۔ رحمت

انصاف تو نہیں ہے۔ مقصد یہ ہے کہ اگر اللہ انصاف کرنے پر آجائے اور آپ کے اعمال کے مطابق فیصلہ ہو جائے تو یہ تو غصب ہو گا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ انا اندر نکم عذاباً قریباً یوم ینظر المرء ما قدمت يده و يقول الكافر یلیتني کنت ترابا۔ ہم تمہیں اس وقت سے ڈرار ہے ہیں، ایسا وقت آئے گا جو عذاب کا وقت ہو گا جب انسان کو اس کے اعمال دکھادیے چائیں گے، تو کافر کہیں گے کہ کاش ہم بھی ہوتے۔ گویا کہ اگر آپ اپنے اعمال کے خواہی سے اپنا نتیجہ لینے جائیں تو یہ تو بڑے عذاب کی بات ہو گی۔ اور رحمت کیا ہے؟ یہ عذاب سے بچاتی ہے اور تمہیں تمہارے اعمال کے نتیجے سے بچاتی ہے۔ اعمال کے نتیجے سے بچانے والی شے کیا ہے؟ تو یہ — تعلق میں تو بہ کا ہونا تعلق کی ابتداء ہے۔ تعلق کی شرط یہ ہے۔ وہ جو توبہ کرانے وہ جو آپ کو آپ کا مستقبل دکھائے، مستقبل دکھائے وہ جو بھی کہے آپ اُسے پورا کرو۔ تعلق کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ اس کے حکم میں اس طرح آ جائیں جیسے آپ اللہ کے حکم میں ہوں۔ تعلق قائم رکھنا اسی بات کو کہتے ہیں کہ اس کا خیال ہو اور اس کا عشق ہو۔

عشق تیرا اگر نہ ہو میری نماز کا امام  
میرا قیام بھی حباب میرا سجود بھی حباب  
گویا کہ نماز Sufficient نہیں ہے بلکہ نماز میں عشق Sufficient ہے  
ضروری ہے۔ اقبال نے کہا ہے کہ  
تیرے نقشِ پا کی تلاش تھی جو جھکارہائیں نماز میں

وہ کہتے ہیں کہ نماز میں اگر غیر کا خیال آجائے تو نماز فتح ہو جاتی ہے۔ اللہ تعالیٰ  
 نے ایسی آسانی فرمائی کہ نماز میں اپنے ساتھ سب کا خیال دیا۔ سجدے میں اس کا  
 خیال ہے اور ابتداء ہو رہی ہے رب العالمین کے نام سے ہم سب پر رحم فرماء  
 ہمیں راستہ دکھا، ان لوگوں کا راستہ جن پر تیر انعام ہوا اور ان کا راستہ نہ دکھا جن  
 پر تیر اغضب ہوا۔ پھر عباد الصالحین کا ذکر آتا ہے، حضرت ابراہیم علیہ السلام کا ذکر  
 آتا ہے ان کی آل کا ذکر آتا ہے، حضور پاک ﷺ کا ذکر آتا ہے، آپ کی آل کا  
 ذکر آتا ہے نمازی کے والدین کا ذکر آتا ہے، اولاد کا بھی ذکر آئے گا۔ اب اس  
 میں یکسوئی کی بات ہی کوئی نہیں۔ نماز تو ہے احوالی واقعی۔ گویا کہ اللہ کے ساتھ  
 آپ دنیاوی بات کر رہے ہیں۔ جو اللہ تعالیٰ سے کہتا ہے کہ میرے ماں باپ پر  
 رحم کراور خود ان پر رحم نہیں کرتا تو وہ جھوٹا ہے۔ اُس کی نماز قبول نہیں ہوگی۔ جو اللہ  
 سے کہتا ہے کہ میری اولاد کو نمازی ہنا اور خود انہیں نماز نہیں سکھاتا تو وہ جھوٹا ہے۔  
 اس لیے یہ ساری باتیں جانے کے بعد تعلق کی ابتداء قوی دلیل سے ہونی  
 چاہیے۔ میری یہ بات یاد رکھنا۔ بغیر قوی دلیل کے کسی انسان سے تعلق مت  
 بناؤ۔ یہ یاد رکھنا کہ اللہ کی تلاش کرنے والا جب بھی پہنچے گا بندے کے پاس پہنچے  
 گا۔ یعنی تلاش اللہ کی ہے مگر پہنچے گا بندے کے پاس۔ Throughout یہی  
 واقعہ ہوتا چلا جائے گا۔ یہ ہے تعلق کا سارا راز۔ تو تعلق کو آپ کیسے Define کرو  
 گے؟ اس کے بتائے ہوئے راستے پر چلو! اس کی بتائی ہوئی بات کو Follow  
 کرو! اس کی خدمت بھی کرو! اس کا نام یا اس کا مضمون بھی چلاو! کہ اس نے یہ فرمایا  
 اور اس نے ہمیں یہ بتایا اور اس کی یہ بات ہے۔ اس طرح بتاتے جاؤ کہ اس روز

یہ ارشاد ہوا، پھر یہ ارشاد ہوا۔ اس طرح کتاب بن جائے گی۔ اس  
 لیے یہ ضروری ہے کہ اللہ اور اللہ کے جیب کے راستے میں اس وقت کا ضرور  
 کوئی نہ کوئی ساتھی مل جاتا ہے جو آپ کے ساتھ سُنگت بناتا ہے اور پھر آپ  
 کے ساتھ واقعات ہوتے ہیں۔ تو تعلق جو ہے یہ ضروری ہے۔ آپ تعلق  
 والوں کی حالت کو ضرور دیکھنا، تعلق والوں کی حالت کسی آسودگی کی وجہ سے  
 نہیں ہے، غریبی ہوتے تعلق قائم ہے، دولت ہوتے تعلق قائم ہے۔ یہ بات  
 بالکل غلط ہے کہ تعلق قائم ہو جانے کے بعد دنیاوی حالات بہتر ہو جاتے  
 ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے پیغمبروں میں ہر حالت کر کے دکھائی ہے۔ پیغمبروں کو  
 تکلیف دے کے بھی دکھائی ہے، دوسرے واقعات بھی کر کے دکھائے ہیں تاکہ  
 یہ پتہ چل جائے کہ میرے ساتھ تعلق جو ہے اس میں نہ غریبی رکاوٹ ہے اور  
 نہ دولت رکاوٹ ہے نہ غریبی جواز ہے اور نہ دولت جواز ہے۔ غریب اگر اللہ  
 کے قریب ہو جائے تو غریبی مبارک ہے۔ ارشاد ہے کہ الفقر فخری مجھے غریبی  
 پفرخ ہے۔ اور اگر غریبی میں اللہ کی رحمت سے مایوسی ہو جائے تو کاد الفقر ان  
 یں کون کفر ائین ممکن ہے کہ غریبی تمہیں کافر بنا دے۔ اگر دولت تمہیں اللہ  
 کی طرف جھکا دے تو اس سے بڑی رحمت کوئی نہیں ہے اور دولت تمہیں با غی  
 بنا دے تو یہ عذاب ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ تعلق جو ہے  
 وہ حالات زمانہ کے بغیر جانچنا۔ اور شیخ سے تعلق بھی حالات زمانہ کے بغیر  
 جانچنا۔ یہ نہ کہنا کہ ہم نے یہ بات کبھی تھی مگر کام نہیں ہو رہا۔ وہ پورا ہو رہا  
 ہے یا نہیں ہو رہا مگر تعلق تو تعلق ہے۔ اگر آپ کے ابا حضور آپ کا کہنا نہ

مانیں تو بھی وہ اب اور ہیں گے، تعلق قائم رہے گا۔ اگر اللہ تعالیٰ مسلمانوں کا ہر کہنا  
 مان لیتے تو پھر تمام کافر ختم ہو جاتے، یہودی بھی فی النار والسر ہو جاتے اور پھر  
 کائنات میں کوئی شے رہ نہ جاتی۔ مسلمانوں نے تو دعا میں مانگی ہوئی ہیں کہ ان کو  
 دریا میں غرق کر، ان کی بستیوں کو غرق کر، ان کی آل کو غرق کر، یہودیوں کو تباہ کر  
 دے بلکہ ہنودو یہود کو تباہ کر دے، مسلمانوں کو سرفراز کر دے، مسلمانوں کو دنیا کا  
 باادشاہ بنادے ۔ حالانکہ اللہ کا حکم ہے کہ مجھ سے مانگو میں دوں گا۔ یا تو  
 مانگنے میں غلطی ہے، یا پھر اس نے دے دیا ہے، مگر سمجھنیں آ رہا۔ کوئی تو ایسی بات  
 ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ کہیں نہ کہیں کچھ نہ کچھ اللہ کی بات اور آپ کی سمجھ  
 میں فرق ہے۔ وہ بار بار کہتا ہے کہ مجھ سے دعا مانگو اور آپ بار بار مانگتے ہو مگر وہ  
 پوزی نہیں ہوتی۔ اس کا مطلب ہے کہ کہیں نہ کہیں، کچھ نہ کچھ فرق ہے۔ آپ  
 بتاؤ کہ وہ ”کہیں نہ کہیں“ کیا ہے۔ تو اللہ تعالیٰ کے ساتھ تعلق میں ضروری نہیں کہ  
 دعا پوری ہو۔ عین ممکن ہے کہ نہ پوری ہو۔ اللہ کے ایک پیغمبر نے نو سوال اللہ  
 کی خدمت کی یعنی نوح عليه السلام نے۔ انہوں نے محنت کی خدمت کی اور ان  
 پر اللہ کے احسانات بھی تھے۔ بیٹا طوفان کی نذر ہونے لگا تو نوح عليه السلام نے  
 خواہش کی دعا کی دل میں ملال تھا۔ اللہ نے کہا کہ کیوں ملال کرتے ہو اب اس  
 کے لیے پریشان ہو رہے ہو جو تم میں سے نہیں ہے کیونکہ وہ تمہارا کہنا مانے والا  
 نہیں ہے۔ اللہ سے یہ تو کہہ سکتے تھے کہ اگر ہم میں سے نہیں ہے لیکن بیٹا تو ہے  
 اُسے دعا کے طور پر دے دے۔ لیکن پیغمبری کے کہتے ہیں؟ پیغمبر آزردہ نہیں  
 ہوتے، پیغمبری سے استعفی نہیں دیتے، تو انہوں نے کہا کہ جو تیری رضا ہے وہی

والے کو ہر طرف حق نظر آئے گا۔ جو چیز آپ کو حق کے علاوہ نظر آ رہی ہے یہ آپ  
 کے عقیدے کے علاوہ ہے۔ اور آپ کا پیر جو عقیدہ بنارہا ہے وہ کہتا ہے کہ تو توحید  
 کا عقیدہ رکھ۔ توحید کے عقیدے میں جھگڑا کوئی نہیں ہے، کافر بھی اس کے ہیں،  
 مومن بھی اس کے ہیں، غریب بھی اس کے ہیں، امیر بھی اس کے ہیں۔ تو درمیان  
 میں کون ہے، تیرا ان باتوں سے کیا تعلق ہے۔ اب توحید میں یہ بات جائز ہے۔  
 اگر کوئی کہے کہ فلاں آدمی کو مر جانا چاہیے، تو اس کے خیال میں آپ کو کب تک  
 زندہ رہنا چاہیے۔ اس کے خیال میں تو آپ غیر حق ہیں۔ وہ بھی ایک حق رکھتا  
 ہے۔ کافر بھی اپنا حق رکھتا ہے۔ کافر کا شعورِ حق موجود ہے۔ آپ کا شعورِ حق بھی  
 موجود ہے۔ آپ کے خیال میں وہ کافر ہے، اس کے خیال میں شاید آپ ہی کافر  
 ہوں۔ ایسا ہو سکتا ہے۔ ایک درویش نے یہ خیال کیا کہ یا اللہ یہ پہاڑ نہ ہوتے تو  
 دوسرے علاقوں سے ہمارا باطھ ہو جاتا۔ یہ بات میں نے پہلے بھی آپ کو سنائی  
 تھی۔ پھر اللہ تعالیٰ کی طرف سے ڈانٹ آگئی کہ تو ہماری کائنات میں نقص نکالتا  
 ہے، آج سے تیرانام ہم نے مردوں میں لکھ دیا۔ وہ سمجھ دار تھا، اس نے سجدہ کیا  
 اور کہا کہ آپ جہاں بھی نام لکھیں ہم راضی ہیں۔ وہ نفیتِ الہی پہچان گیا۔ اللہ  
 نے کہا کہ جاتھے ہم نے معاف کیا اور تیرے درجات میں اضافہ کیا اور انہیں بلند  
 کیا۔ یہ بھی ایک مقام ہے۔ اس کائنات میں نقص نکالنے والوں کو اور تعلیم دی  
 جاتی ہے۔ آپ کے بزرگ نے آپ کو یہ پیغام دیا کہ تو اپنا راستہ طے کر، تیرے  
 راستے میں حق ہی آئے گا۔ فرض کرو کہ ایک شخص غلط راستے سے جا رہا ہے اور وہ  
 مشکل راستہ ہے، غلط راستہ ہے، ابتلا کا راستہ ہے، تھوڑا سا گناہ کا بھی راستہ ہے

بیچارہ ملوٹ ہو گیا، اس پر چل پڑا، اللہ پر بھروسہ بھی نہ تھا، اس کو کچھ شکوک و شبہات بھی رہے کہ خدا ہے کہ نہیں، چلتے چلتے کسی خوش قسمت لمحے میں اس کو حقیقت مل گئی، حقیقت کی منزل مل گئی۔ اب حق کی منزل پر پہنچنے والے کے لیے، اس کا سارا دہ سفر جو غیرِ حق تھا، وہ بھی حق ہے۔ انجامِ حق ہو گیا۔ جب انجامِ حق ہو گیا تو وہ انجامِ حق میں جاں بحق ہو گیا، تو سارے کا سارا سفرِ حق تھا، یہ بھی حق تھا اور وہ بھی حق تھا، پتہ نہیں کس کے طفیل کیا ہوا۔ وہ مر کے دیکھے گا تو سارا راستہ ہی حق ہو گا۔

سوال:

”جاں بحق“ کا الفاظ بِراخوب صورت استعمال ہوا ہے، کیا بات ہے۔

جواب:

کیسی بات ہے یہ وصال ہو گیا۔ مطلب یہ کہ ایسا مقام آ جاتا ہے۔ اس لیے جس نے یہ کہا کہ ہر آواز کو آوازِ حق سمجھو اس نے ٹھیک کہا۔ ایک اور مقام بھی ہوتا ہے۔ اس میں آپ کے لیے ایک پیغام بھی ہے۔ جب انسان کو ایک مقام میں کوئی وقت پیدا ہو گئی، ایسا سوال پیدا ہو گیا کہ جو سوال وہ کسی انسان سے بر ملا کہہ نہیں سکتا۔ سوال سخت ہے اور جواب فوری چاہیے مگر وہ کسی سے جا کے یہ نہیں کہہ سکتا ہے کہ میرے گھر میں یہ فتور پیدا ہو گیا، یادل میں یہ ہو گیا یا زوح کے اندر ہو گیا۔ بس ایک خطرناک سوال ہے جسے وہ بیان نہیں کر سکتا لیکن جواب فوری چاہیے۔ ایسے میں جب وہ اللہ کی طرف رجوع کرتا ہے تو پھر کسی رجال الغیب کو مأمور کر دیا جاتا ہے کہ اس کو پیغام دے دو۔ چلتے چلتے اگر بس میں بیٹھے ہوں تو ایک آواز آتی ہے کہ اس کو یوں کرلو، چھوڑ دو اس بات کو۔ وہ کہہ کے چلا گیا۔ یہ

ایک آواز تھی اور ہر آہٹ پر آپ کے کان لگے ہوئے تھے۔ وہ آہٹ دے کے چلا گیا اور آپ کا مسئلہ حل ہو گیا۔ وہ آواز عین حق ہے۔

سوال:

یہ بالکل بجا ہے کہ ایسے مرحلے آتے ہیں لیکن اس میں ڈریہ ہے کہ بندہ شگون لینا شروع کر دیتا ہے۔

جواب:

شگون کی بات اور ہے۔ شگون آواز نہیں ہوتا۔ شگون کسی واقعہ کا ترجمہ ہوتا ہے۔ آواز اور چیز ہے، شگون اور چیز ہے۔ شگون کسی واقعہ کی آپ کے مزاج کے مطابق یا مزاج کے عکس ایک Reading ہے۔ وہ تو ایک آواز آئی تھی۔ جو آواز آپ کو آ رہی ہے وہ آپ کے سوال کا جواب ہے۔ شگون لینے کی ضرورت کوئی نہیں ہے۔ آپ اپنے آپ کو کسی غلط فہمی کی بنیاد پر خوش قسمت سمجھ لیں، تھوڑی دیر کے لیے سمجھ لیں، اگر زندگی کسی مشکل سے گزر رہی ہے تو خوش قسمت پر جو مشکل آرہی ہے وہ اس کی خوش قسمتی کا حصہ ہے۔ وہ کہتا ہے کہ میں خوش قسمت آدمی ہوں اور یہ جوابتلا ہے یہ میری خوش قسمتی میں اضافہ ہے۔ جب یہ آپ کی Conviction نہ ہو تو آپ کے لیے بڑی مشکل ہو گی، Wavering mind ہو گا۔ اگر آپ نے اپنا نام مومن رکھا ہے تو غربی کے باوجود مومن ہیں، امیری کے باوجود مومن ہیں، یہاڑی سمیت مومن ہیں بلکہ ہر حال میں زندگی اور موت کے ہر درجے میں آپ مومن ہیں۔ فیصلہ آپ پکا کر لیں۔ اگر آپ یہ کہیں کہ کافروں کو تو اتنی آسانیاں ہیں، ہم کیا مومن ہیں، ہمیں تو وہ آسانیاں نہیں ہیں، تو آپ

کے مومن ہونے میں فیصلہ ابھی باقی ہے۔ اگر آپ نے فیصلہ کر لیا کہ ہم خوش قسمت ہیں تو ہر واقعہ خوش قسمتی کا باب ہے۔ اب اندازہ لگاؤ کہ دنیا میں جتنے خوش قسمت آئے ان پر سب کچھ ہوا۔ یماری کا دیکھو تو کیا کسی پیغمبر کو کوئی یماری آئی؟ آپ کہیں گے کہ ضرور آئی تھی۔ گویا کہ پیغمبر پر یماری کا آنا ان کے لیے خوش قسمتی کی بات ہے، وصال کی بات ہے، اللہ کے تقرب کی بات ہے کیونکہ وہ خوش قسمت انسان ہیں۔ اور اگر آپ خوش قسمت ہیں تو ہر طرح کی ابتلائی جو ہے یہ خوش قسمتی کی دعوت ہے۔ اور اگر آپ نے ابھی یہ فیصلہ کرنا ہے کہ میں خوش قسمت ہوں کہ بد قسمت ہوں تو پھر بہت مشکل ہو جائے گی۔ اس لیے یہ بات بالکل صحیح ہے کہ حق والا جو ہے وہ ہر آواز کو حق سمجھے۔ ہر آواز جو ہے وہ اس کے لیے فطرت کی آواز ہے۔ اس پر قرآنی آیت کا فیصلہ ہے۔ فاینما تولوا فشم وجه اللہ جدھر آنکھ اٹھا کے دیکھو اللہ کا چہرہ ہے۔ وہ کہتا ہے کہ مجھے اللہ سے محبت ہو گئی ہے لیکن اللہ کا چہرہ نظر نہیں آ رہا۔ یعنی کہ ان دیکھے محبت ہو گئی، ہن دیکھے محبت ہو گئی، میں دیکھنا چاہتا ہوں۔ پھر اللہ کا ارشاد ہے کہ جدھر بھی دیکھو اللہ کا چہرہ ہے۔ اب اللہ تو چہرہ نہیں رکھتا مگر وہ خود کہہ رہا ہے کہ اللہ کا چہرہ ہے۔ اب آپ بتاؤ کہ یہ راز کیا ہے۔ یہ کس کو بتایا جا رہا ہے؟ جس کو محبت ہو۔ محبت والے کے لیے دشمن کا چہرہ بھی پیغامِ الٰہی ہے، جلوہ حق ہے۔ حالانکہ وہ دشمن کا چہرہ ہے۔ کافر کا چہرہ مومن کو ایمان سکھا سکتا ہے، حالانکہ وہ کافر کا چہرہ ہے۔ چہرے نہ کافر ہوتے ہیں نہ مومن ہوتے ہیں، چہرے صرف حسن ہوتے ہیں اور یہ اللہ کی نشانی ہوتی ہے۔ آپ میری بات سمجھ رہے ہیں؟ چہرے پہچان کے لیے ہیں لیکن اس میں کافر اور مومن کی

بات نہیں ہے۔ کافر یا مومن ایک عمل ہے، کوئی اور واقعہ ہے۔ سوال کا اگلا باب  
 اور آسان ہے کہ آپ پہلے یہ فیصلہ کر لیں کہ آپ نے اپنے آپ کو کس منزل کا  
 مسافر رکھا ہوا ہے۔ حقیقت کی منزل جو ہے وہ حقیقت سے ہی گزرتی ہے۔  
 حقیقت کی منزل کا مسافر راستے کے ہر قدم کو منزل سمجھتا ہے۔ اس کی منزل دور  
 نہیں ہوتی کیوں کہ اس کا ہر Step ہی منزل ہے۔ منزل جو ہے یہ حقیقت کے  
 مسافر کی ہم سفر ہوتی ہے۔ جب ہم کہتے ہیں کہ وہ ہم سفر ہوتی ہے تو وہ میرے  
 معکم این ما کنتم تم جہاں کہیں ہو وہ تمہارے ساتھ ہے۔ جس کی طرف تم جا  
 رہے ہو وہ تو تمہارے ساتھ چل رہا ہے۔ وہ ایک ”طرف“ نہیں ہے بلکہ وہ تو ہم  
 جہت ایک مضمون ہے، ایک واقعہ ہے۔ آپ جس طرف جا رہے ہیں وہ آپ کے  
 ساتھ چل رہا ہے۔ حج صرف وہاں جا کے کرنے کا نام نہیں ہے بلکہ حج کی نیت  
 سے ہی حج شروع ہو گیا، ارادے سے حج شروع ہو گیا۔ نیکی کی منزل کا سارا راستہ  
 نیک ہے۔ نیکی کے سفر کا ارادہ نیک ہے، سفر نیک ہے، سفر کا ہر مقام نیک ہے اور  
 سفر کا انجام بھی نیک ہے۔ اس لیے آپ یہ بات سوچیں کہ آپ کی نیت درست  
 ہو گئی تو کائنات میں ہونے والے سارے واقعات آپ کے حق میں ہوں گے۔  
 جب کوئی بہت ابتلاء میں ہو تو اسے ساری دنیا غم میں بدلنا نظر آتی ہے، سارے  
 پریشان نظر آتے ہیں۔ جو بے ایمان ہو وہ کہتا ہے کہ سارے ہی بے ایمان ہیں،  
 سارا سماج ہی خراب ہوا پڑا ہے، سارے ہی جھوٹ بولتے ہیں، سب کچھ غلط ہو رہا  
 ہے، حکومت خراب ہے، عوام خراب ہیں، سیاست خراب ہے۔ یعنی کہ وہ بے چارہ  
 اپنی خرابی کی سند تلاش کرتا پھرتا ہے۔ اس سے پوچھو کہ کیا تم بھی خراب ہو تو وہ

کہے گا کہ ہاں ہم بھی خراب ہیں۔ خراب آدمی ساری کائنات میں خرابی تلاش کر کے اپنے آپ کو مستند سمجھتا ہے۔ نیک آدمی کو کائنات میں ہر طرف نیکی نظر آتی ہے، جلوے والے کو کائنات میں جلوہ نظر آئے گا اور بنس والا کہے گا کہ السلام علیکم، آپ سے مل کر خوشی ہوئی ہے۔ اب وہ تعلق کو پیک بیلنس میں ٹرانسفر کرے گا۔ کیوں کہ وہ بنس والا ہے۔ بنس والے کو تعلقات بنس نظر آئیں گے، دوستی والے کو دوستی نظر آئیں گے اور جس کو کوئی خطرہ ہے وہ کہے گا کہ آپ میرے دوست بن جائیں، کیا آپ کے پاس کوئی کلاشنکوف ہے، کوئی پستوں ہے۔ اس بیچارے کو لڑائی جھگڑا اور فساد نظر آئے گا۔ جس کو جیسی خواہش ہوگی وہ اپنے تعلقات کو اسی طرح بناتا جائے گا، جس کو وظیفے کی ضرورت ہو وہ پوچھے گا کہ آپ کو کسی وظیفے کا پتہ ہے۔ پھر وہ کتاب کھولے گا کہ اس میں کون سا وظیفہ ہے، میرا خیال ہے کہ اس کتاب میں سر درد کا وظیفہ ہے، جلدی جلدی وہ کتاب منگواہ، کتاب پڑھی اور پڑھنے کے بعد وظیفہ شروع کر دیا۔ نیکی کے شوق والا کہے گا کہ نیکی کا کوئی اور باب بتاؤ، نیکی کی کوئی اور خبر بتاؤ۔ نیک آدمی کو اس کائنات میں نیک را ہیں ملیں گی اور بدی والا بدی تلاش کر لیتا ہے، جو نیک ہو اس کو بدی ملتی ہی نہیں۔ وہ کہتا ہے کہ میرے شہر میں تو بدی نہیں ہوتی، ہے ہی نہیں۔ تو یہ ہے آپ کی نیت کا پھل۔ اگر آپ حق کی طرف جا رہے ہیں تو آپ کو ذرہ ذرہ، پتہ پتہ سارے کے سارے حق کا پیغام دیں گے کہ یہ حق کا پیغام ہے اور ہر رنگ میں اس کا جلوہ ہے۔ جو جلوے کی تلاش میں نکلا اس کو ہر طرف جلوہ نظر آئے گا۔ نیت ہی آپ کا انجام ہے۔ اس راہ میں پہلا قدم ہی آخری قدم ہے۔

آپ یہ فیصلہ کر لیں۔ بات سمجھ میں آئی؟ جس وقت قدم اٹھایا، اس وقت ایک  
نیت ہے کہ قدم کیوں اٹھایا۔ قدم اس لیے اٹھایا کہ ایک بدرستے کی بجائے نیک  
راستے کی طرف جانا ہے۔ یہ خود بخود ہی توبہ ہو گئی۔ نیکی کی تمنا بھی بعض اوقات تو  
بہے۔ بعض اوقات ایک گناہ کا رآدمی دل میں سوچتا ہے کہ شاید میر انجمام نیک  
ہو جائے تو یہ بھی توبہ ہے۔ برآدمی برائی میں بتلا، اپنے تصور میں سوچتا ہے کہ  
شاید میرے ساتھ اللہ تعالیٰ مہربانی فرمادے تو یہ توبہ ہے اور یہ بخشش کا بڑا طریقہ  
ہے۔ یعنی کہ آپ رحم کی امید لگا کے بیٹھے ہیں جب کہ آپ کا عمل خراب ہے۔  
جس کو رحم کی امید ہوتی ہے تو اللہ تعالیٰ اس امید کے مطابق وہ رحم کر جاتا ہے۔  
آپ اس پر غور کریں۔ یہ ایک راز ہے کہ تم جیسا عمل کرو گے ویسا نتیجہ ہو گا۔  
مذہب کا قانون بھی یہی ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ نیکی ذرہ برابر ضائع نہیں  
کی جائے گی اور بدی بھی ذرہ بھر فمن یعمل مثقال ذرۃ خیرا یروہ ومن  
یعمل مثقال ذرۃ شررا یروہ اور ہو کے رہے گا فیصلہ۔ وزن اور ترازو ہو گا۔ اب  
اللہ تعالیٰ نے یہ فرمادیا کہ تمہارا انصاف تمہارے عمل کے مطابق ہو گا۔ پھر بار بار  
ارشاد ہے کہ میری رحمت سے مایوس نہ ہونا۔ ہم تو مایوس نہیں ہوتے مگر ہمارا عمل  
اس کی رحمت سے مایوس کرتا ہے۔ جب وہ کہتا ہے کہ میری رحمت سے مایوس نہ  
ہونا تو اس کا مطلب کیا ہے؟ کہ تو اپنے عمل کی بے عملی سے مایوس نہ ہونا،  
بداعمایوس سے مایوس نہ ہونا۔ تیری بداعمالی اللہ کی رحمت کے مقابلے میں کوئی  
وقعت نہیں رکھتی، وہ بے معنی ہے۔ تو اللہ نے یہ فرمادیا۔ وہ بار بار تو نہیں کہے  
گا، تو نہیں کہے گا ورنہ کوئی نماز، روزہ، حج، زکوٰۃ نہ ہو، یہ سب ختم

ہو جائیں۔ نظام بھی تو قائم رکھنا ہے۔ ورنہ تو ایک بار حضور پاک ﷺ نے جوش  
 رحمت میں یہ ارشاد فرمادیا من قال لا الله الا الله فدخل الجنة جس نے لا الله  
 الا الله کہہ دیا جنت میں داخل ہو گیا۔ حقیقت تو آپ ﷺ نے بیان فرمادی۔  
 جب فرمانے والے فرمار ہے ہیں تو یہ کافی ہے۔ اللہ تعالیٰ کو جب یہ پتہ ہے کہ  
 حساب کے ساتھ بات ہونی ہے پھر یہ کہنے کی ضرورت کیوں ہے کہ میری رحمت  
 سے مایوس نہ ہونا۔ یہ بار بار کہا۔ اب بھی آپ کو سمجھ نہیں آئی تو پھر اس نے اپنے  
 بارے میں خود فرمادیا کہ ان رحمتی وسعت علی غصبی تحقیق میری رحمت  
 میرے غصب سے وسیع ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنی کسی ایک طاقت کا دوسرا طاقت کے  
 ساتھ تو مقابلہ نہیں کرتا مگر یہاں پر کرتا ہے ایک صفت کو دوسرا صفت کے  
 مقابلے میں پیش فرمارتا ہے۔ جب تمہیں یقین ہو گیا کہ اللہ کی رحمت اس کے  
 غصب سے وسیع ہے تو پھر تمہارے اعمال کیا شے ہیں۔ یہ ہو گئے دو مقام، تیرا  
 مقام یہ ہے کہ سرکار ﷺ کا نائیکیل ہے رحمۃ اللعالمین، ساری کائنات کے لیے  
 رحمت۔ اگر تمہیں کوئی چیز تمہارے اعمال سے نہیں بچاتی تو رحمت کے کہتے ہیں۔  
 مسلمان ہوئیہ بتاؤ کہ رحمت ہے کیا چیز۔ رحمت ہے ہی یہی کہ تمہیں تمہارے  
 اعمال کی عبرت سے بچایا جائے اور وہ رحمت ساری کائنات کے لیے ہے۔  
 رحمت کا مطلب کیا ہے؟ کہ جو حق نہ ہو اور وہ مل جائے، جو آپ کے اعمال کی  
 دوسریں میں نہیں ہے وہ رحمت کے باب میں آپ کو مل جائے۔ اس کا مطلب یہ  
 ہوا کہ آپ کے اعمال کی عبرت اتنی اہم نہیں ہے کیوں کہ اس کی رحمت وسیع تر  
 ہے۔ پھر سب نے دیکھا کہ ابتدا والے معاشرے کو سرکار ﷺ نے بچایا اور اس

معاشرے کو ممتاز فرمادیا۔ آپ یہی کہتے ہیں ناں کہ اسلام سے پہلے عرب کے حالات کیا کیا تھے وہ معاشرہ ابتلا میں تھا، گناہ میں بنتا معاشرہ تھا اور رحمت کے آنے سے وہ معاشرہ اس طرح ممتاز ہو گیا کہ نصیب بدل گئے۔ اب یہ ہے رحمت اللعائیین کا عملی پہلو کہ یہاں سے اٹھا کے وہاں پہنچا دیا۔ یہاں سے اٹھا کے وہاں پہنچا دینا ہی رحمت کا کام ہے۔ اگر آپ رحمت کو صرف یاد کریں تو رحمت آپ کو بچا دیتی ہے۔ اگر گناہ گاروں نے اپنے حساب سے لینا ہے تو لیتے جائیں، پھر شفاعت کیا ہے، اس میں شفاعت کا باب کیا ہے؟ شفعت المذنبین کا باب کیا ہے؟ رحمۃ اللعائیین کا باب کیا ہے؟ اور یہ فرمان کہ میری رحمت میرے غصب سے وسیع ہے، پھر اگر اللہ انصاف ہی کرے گا تو اس کی رحمت کہاں ہے۔ اللہ کا فرمان ہے کہ میری رحمت سے مایوس نہ ہونا اور ہم تو اپنے اعمال کو جانتے ہیں کہ ہمارے اعمال اس قابل نہیں ہیں کہ ہم تو قوع کریں کہ کوئی انصاف ہو جائے کیوں کہ وہ تو ہمارے لیے سخت ہو گا۔ وہ کہتا ہے کہ پھر میرے پاس ایک چیز ہے رحمت، اس رحمت سے مایوس نہ ہونا۔ اگر کوئی آدمی کچھ کہہ رہا ہے تو اس کی بات کو سننے کے بعد یاد رکھو کہ شاید وہ کسی اور وقت کام آئے۔ اس کائنات کو یوں حق سمجھنا ہے۔ اس کائنات کے اندر ہز بات آپ کے لیے بہت بہتر ہے۔ بہتر انسان کے لیے سب بہتر ہے۔ بدتر تو اعمال ہوتے ہیں اور اعمال کی عمر، گناہ کی عمر تو بہت ہے، گناہ گار کی عمر معاف کردینے والے تک ہے۔ جب معاف کردینے والا دروازہ مل جائے پھر گناہ کو گناہ کہنا بڑا ہی گناہ ہے، پھر یہ ظلم ہے، کیوں کہ اگر آپ توبہ میں چلے گئے تو پھر کیا رہ گیا۔ ایک آدمی نے معاف کر دیا

اور وہ پھر بھی روتا جا رہا ہے تو اب رونے کا مقام ہی نہیں ہے۔ اب الحمد للہ کا مقام  
 ہے۔ اس لیے معافی کے بعد گناہ کو یاد کرنا بھی ایک گناہ ہی ہوتا ہے۔ اس کا  
 مطلب یہ ہوا کہ پہلے آپ اپنے آپ کو معاف کرتے ہیں یہ جانتے ہوئے کہ میرا  
 بدلتا ممکن ہے۔ اس کی مثال یہ ہے کہ جو ممتاز صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین  
 اور سابقون الاولون اور اللہ تعالیٰ کے محبوب ﷺ کے سارے سفر کے ساتھی تھے  
 سارے کے سارے ایک کلمے کے حوالے سے اسلام میں داخل ہوئے۔ گویا کہ  
 ایک کلمہ سے ساری Previous زندگی اتنی سرفراز ہوئی کہ صحابہ کرام کا مقام مل  
 گیا۔ آپ نے زندگی میں کبھی کلمہ پڑھا ہے؟ آپ نے کبھی توبہ نہیں کی؟ اب  
 آپ کو کس بات کی وقت ہوئی؟ شاید آپ کو یہ وقت ہے کہ آپ نے یقین کے  
 ساتھ کلمہ نہیں پڑھا۔ گناہ بھی تو غلطی سے ہو گیا۔ اس کا یہ معنی ہے کہ گناہ معاف  
 ہوتے ہیں۔ پہلے آپ اپنے آپ کو معاف کرو کہ ہم ان گناہوں کو اس کی رحمت  
 کے باب میں کچھ نہیں سمجھتے۔ اس آدمی کی بخشش نہیں ہوتی جو گناہ جاری رکھنے کی  
 نیت رکھتا ہے۔ اس کو پریشانی ہو سکتی ہے۔ کسی کے پاس اس کے سوا کوئی چارہ  
 نہیں۔ جس نے اپنی غلطی کا راستہ چھوڑ دیا وہ تو ایسا معاف صاف کیا گیا کہ جیسے نیا  
 پیدا ہوا۔ آپ بات سمجھ رہے ہیں؟ یہ ہے اس کی رحمت کا باب کہ اللہ کی رحمت  
 کے سامنے مایوس ہونے کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔ کوئی بہت بڑا آدمی جو نیکی میں  
 مشہور ہے کیا پتہ اس کا کون سا قدم کہاں گر جائے۔ آدمیوں کے بارے میں  
 آخری سانس تک آپ نیک و بد کا فیصلہ نہ کرنا۔ یہ میں آپ کو بتا رہوں۔ کیا بتا  
 رہوں کہ کب تک؟ آخری سانس تک۔ ایک بندہ جو آپ سے ملا ہے وہ بہت

برا ہے لیکن اگر اس کا اگلا قدم نیکی میں چلا جائے تو کیا پتہ کیا ہو جائے۔ اس لیے  
 اگر آپ کو برا انسان مل جائے تو اس کے لیے نیکی کی دعا آپ کا فرض ہے۔ اس  
 سے نفرت نہیں کرنا بلکہ اس کے لیے نیکی کی دعا آپ پر فرض ہو گئی۔ جب اسے  
 اگلا قدم نیکی کامل گیا، توبہ کامل گیا تو وہ اتنا ہی نیک ہے، اتنا ہی اچھا ہے جتنا کہ  
 آپ۔ اس پر بڑی Investment ہونی ہے، ایک تو اس آدمی کے لیے رحمت  
 اللعائین ﷺ کی سفارش، دوسرا اس کے لیے اللہ کا حکم کہ میری رحمت سے ما یوس  
 نہ ہونا، پھر یہ حکم کہ اس کی رحمت اس کے غضب سے وسیع تر توبہ کا دروازہ کھلا، اس  
 کے ماں باپ اس کے لیے دعا کر رہے ہیں، ممکن ہے اولاد بھی دعا کر رہی ہو اور  
 اگر امت مسلمہ میں کوئی آدمی کسی جگہ امت کے لیے دعا کرتا ہے تو وہ اس میں  
 بخششا جاسکتا ہے۔ آپ اس سے نفرت کیسے کر سکتے ہیں۔ گناہ کے حوالے سے  
 نفرت کرنے والا بڑا خطرناک ہے۔ اسلام کی بات تو اتنی آسان سی ہے کہ آپ  
 مسلمانوں کو اپنی نگاہ میں معافی دیے رکھو اور ان کے اعمال کی نسبت سے نہیں بلکہ  
 ان کے اسلام کے حوالے سے ان کو دیکھو۔ اسلام بذاتِ خود ہی ان کے لیے  
 شفاعت کا ذریعہ ہے، اسلام ان کے لیے پوری سند ہے۔ اپنے آپ کو وقت میں  
 ڈالنا، روتے رہنا، پریشان ہونا اور گناہوں پر بر ملا افسوس کا اظہار کرنا، یہ سایہ گی کی  
 ساری غلط باتیں ہیں۔ گناہ پر توبہ کافی ہے۔ پھر گناہ کا ذکر اور تذکرہ نہ کرنا۔ گناہ کو  
 کرنا گناہ ہے، اس کی یاد کو Relish کرنا گناہ  
 ہے۔ گویا کہ اس نے توبہ نہیں کی ہے۔ جس مقام سے آپ توبہ کر کے نکل آئے  
 ہو اس مقام میں کسی کو بمتلاط کیجئے کہ اس کے ساتھ دوستی نہیں کرنی۔ اس کے لیے دعا

کرو اس کے لیے یہ خطرے کا مقام ہے، اُسے کہو کہ ہم پر اللہ نے مہربانی کی تھی تم  
 بھی یہاں سے نکل جاؤ۔ اُس مقام سے بچانے کی فکر کرو۔ اب یہاں پر  
 داتا صاحب کا قول کہ ایک آدمی توبہ کرتا جاتا ہے، گناہ کرتا جاتا ہے، پھر توبہ کرتا  
 ہے اور گناہ کرتا ہے تو وہ کیا کرے؟ اس کا جواب انہوں نے کیا دیا؟ توبہ کروتا کہ  
 اگر سانس ابھی ختم ہو جائے تو انسان حالتِ گناہ میں نہ مرے بلکہ حالتِ توبہ  
 میں مرے۔ لہذا ہر وقت حالتِ توبہ ہونی چاہیے۔ میں تو بلکہ یہاں تک کہتا ہوں  
 کہ توبہ ہی آپ کا اصل راز ہے، اس گناہ سے توبہ جو ہو گیا اور اس نیکی اور عبادت  
 سے بھی توبہ جو دنیا کو دکھانے کے لیے کی۔ اس میں ریا کاری شامل تھی۔ انسان  
 بیچارہ مجبور ہے، اس سے ریا کاری ہو جاتی ہے۔ انسان کے پاس چند پیسے ہوں تو  
 نمائش لگادیتا ہے، کوئی روشنی لگادے گا، کچھ اور لگادے گا، تو کچھ نہ کچھ اظہار  
 کر کے رہتا ہے۔ جب اس کے پاس نیکی ہو تو پھر بھی یہی کرے گا۔ کہتا ہے کہ  
 آج طبیعتِ ذرا غیر مانوس ہوئی پڑی ہے، غیر شفافتہ ہوئی پڑی ہے، رات کو تہجد کے  
 وقت طبیعتِ تھوڑی سی خراب ہو گئی تھی، تہجد تو پڑھی مگر صحیح کی نماز رہ گئی، بڑی مشکل  
 سے وہ پڑھی۔ بس اس بیجارے نے کہیں سے تہجد کا الفاظ سن لیا اور اس لفظ پر ایک  
 کہانی بناتا ہوا پوری ہی داستان بناتا ہے۔ فرض کرو پڑھ لی ہے تو بھی بیان کی  
 کیا ضرورت ہے۔ انسان کے پاس جب کوئی خزانہ آئے مثلاً وہ شکل کی صورت  
 میں ہو تو وہ بھی اچھا خزانہ ہے، وہ اس کو بھی بنا سفار کے Present کرتا ہے، اس  
 کی سجاوٹ کرتا رہتا ہے، سجا کے پیش کرتا رہتا ہے اور اگر نیکی ہو تو اس کو بھی پیش  
 کرتا رہتا ہے۔ نیکی کی نمائش ہی نیکی کی نفی ہے۔ گناہ کا اظہار گناہ کو برقرار رکھنے کا

ذریعہ ہے۔ گناہ کو چھپاؤ۔ جس نے اپنے گناہ کو چھپایا اس کی بخشش کا امکان فوراً  
 ہو گیا۔ گناہ پر گواہ بنانا غلط ہے۔ عام طور پر لوگ کسر نفسی کرتے ہوئے کہتے ہیں  
 کہ ہم گناہ گار ہیں رُوسیا ہیں۔ اللہ تعالیٰ انہیں معاف کرے۔ ایسا بھی  
 کہتے ہیں کہ حقیر فقیر تقصیر بندہ بے دام سگ کو چہ وگدا۔ ایسے لفظ بھی کہتے  
 رہتے ہیں۔ اپنی اتنی بھی تحقیر نہ کرو کہ تم انسانیت سے باہر ہو جاؤ۔ اگر گناہ ہو گیا تو  
 اپنے آپ کو معاف کر دو۔ اگر کوئی یہ کہتا ہے کہ ہم برے آدمی ہیں، تو وہ براہی دور  
 کر لے کہتا کیوں ہے۔ اب وہ براہی کی سند چاہتا ہے کہ برا ہونا چاہیے۔ اس  
 لیے جس نے اپنے گناہ پر پردہ والا اس کی معافی کے امکان ہیں۔ یہ بات پھر سن  
 لینی چاہیے۔ اپنے گناہ کو چھپانے والا اللہ کی رحمت کے قریب ہو سکتا ہے اور اپنے  
 گناہوں کو ظاہر کرنے والا گناہ کا Propagate کرنے والا ہے، گناہوں کو  
 راجح کرنے والا ہے۔ اگر خدا کرے کہ آپ کو کوئی Status مل جائے تو  
 والا آدمی اس مقام اور مرتبے والا اگر اپنی غلطی کا یوں اظہار کرتا ہے کہ  
 سننے والے اس غلطی سے نفرت نہ کریں تو وہ غلطی کو Propagate کر رہا ہے۔  
 اس لیے کہتے ہیں کہ کچھ نیکیاں تو اپنے لیے کرو اور کچھ نیکیاں اس لیے کرو کہ آپ  
 کی اولاد آپ کو نیک سمجھتے ہوئے نیکی کر لے۔ اللہ کی نماز تو پڑھو ہی پڑھو، کبھی  
 اولاد کی خاطر بھی کچھ نیکی کروتا کہ اولاد کہے کہ نیکی کا راستہ اچھا راستہ ہے یہ ابا  
 حضور کرتے تھے۔ اس طرح اولاد سماج کے عذاب سے نجیج جائے گی۔ بدی عام  
 طور پر تباہ کن ہوتی ہے اور نیکی عام طور پر عافیت والی ہوتی ہے۔ اولاد کے سامنے  
 بنا سنوار کے نیکی کرو اور انہیں سند دو کہ نیکی کا راستہ بہتر ہے۔ اولاد سے اپنی

معمولی خامیوں کو بھی چھپاؤ۔ خامی چھپانے کا اصل طریقہ یہ ہے کہ خامی کو دورہی کر دو۔ ورنہ آپ نے برائی کی تو اولاد اس کو تماشہ بنادے گی۔ آپ نے ڈرامہ دیکھا تو اولاد وی سی آر منگالے گی، کیوں کہ یہ اولاد کے لیے سند ہو جاتی ہے۔ اس طرح اولاد کو دورست رکھو۔

اس لیے آپ کے سوال کا جواب یہ ہے کہ اللہ کی رحمت سے مایوس نہ ہوتا، گناہ کو کوئی طاقت و رشتہ نہ سمجھنا، گناہ ایسی کوئی شے نہیں ہے کیوں کہ وہ معاف کرنے والا ہمیشہ سے معاف کرتا آرہا ہے، معاف کرنا جو ہے وہ اس کا شوق ہے۔ ایک جگہ اللہ فرماتا ہے کہ میں جانتا ہوں کہ تم انسان ہو میں نے خود پیدا کیا ہے، میں جانتا ہوں کہ تم ضعیف ہو، کمزور ہو اس لیے میں نے تمہارے لیے اپنی رحمت بنائی ہے۔ ورنہ اللہ کا کام یہ تھا کہ وہ وارنگ دینے والا ہے۔

آپ ﷺ بشیراً و نذیراً بشارتیں دینے والے اور وارنگ دینے والے آئے مصدقًا بحق بولنے والے اور سچ ثابت کرنے والے بن کے آئے مگر آپ ﷺ کا تائیل کیا ہے؟ رحمۃ للعالمین! ورنہ وارنگ ہو جاتی ہے اور جس وقت اسلام آیا تھا اسی وقت فیصلہ ہو جاتا کہ دودھ ایک طرف کردو اور پانی ایک طرف کردو، کافروں کو ہلاک کردو۔ بات ختم ہو جاتی۔ مگر ایسا نہیں ہے۔ کافر جو ہیں یہ آپ کے لیے نسری ہیں، اس سے آپ کو خوراک چاہیے۔ تھیں سے اسلام کے پودے باہر آنے ہیں۔ افسوس تو یہ ہے کہ آپ اپنے آپ کو بھی سچا نہیں سمجھتے ہو۔ پھر خود کو اتنا سچا سمجھتے ہو کہ باقی سب کو جھوٹا سمجھنے لگ جاتے ہو۔ یہ بھی افسوس کی بات ہے۔ تھیں کہتے ہیں کہ سچ ہو جاؤ تو کہتے ہو کہ ہم سچ نہیں ہو سکتے۔

پھر کہتے ہیں کہ ہو جاؤ۔ چلو ہو گئے۔ اب کیا ہے؟ کہتا ہے کہ اب باقی سارے  
 جھوٹے نظر آ رہے ہیں۔ باباجی نے آپ کو اس بات سے بچایا تھا، کہ تم اتنے حق  
 والے نہ ہو جانا کہ سارے ہی برے نظر آئیں۔ حق کی آواز حق ہے، یعنی حق ہے  
 بلکہ پورا برق حق ہے، ساری چیز ٹھیک ہے، ہم بھی حق ہیں، تم بھی حق ہو تو تھے بھی اسی  
 اللہ نے بنایا، مجھے بھی اسی اللہ نے بنایا اور اس کے سارے کام صحیح ہیں۔ اس کے  
 کسی کام کو ہم برانہیں کہہ سکتے۔ موسیٰ اللہ علیہ السلام نے کہا کہ یا رب العالمین تیری سب  
 باتیں سمجھ آگئی ہیں، یہ نہیں پتہ چلا کہ چھپکی کیوں پیدا فرمائی۔ اللہ نے فرمایا کہ ابھی  
 چھپکی پوچھ رہی تھی کہ موسیٰ کو کیوں بنایا۔ یعنی کہ اس کی دنیا میں تیرے جیسے انسان  
 کا وجود نہیں ہے۔ اب یہ اللہ کے کام ہیں کہ وہ چھپکی بنانے والا موسیٰ اللہ علیہ السلام کو بھی  
 بناتا ہے۔ اس لیے چھپکی بھی حق ہے اور موسیٰ اللہ علیہ السلام بھی برق حق ہیں۔ کمال کی بات  
 تو یہ ہے کہ وہ شیر پیدا کرتا ہے تو گیدڑ بھی وہ پیدا کرتا ہے۔ شیر گیدڑ اور لومڑ جو ہیں  
 یہ سارے انسانوں کے نام ہیں، شکلیں جانوروں کی ہیں۔ یہ آسان بات ہے  
 مشکل نہیں ہے۔ ہر انسان کی جتنی صفات ہیں، کائنات کے جتنے پرندے ہیں،  
 جتنے جانور ہیں، ان میں مکمل طور پر وہ صفت موجود ہے۔ شیر تو ہے، ہی انسان کا  
 نائیل۔ آپ کہتے ہیں ناں کہ شیر الہی، قطب ربانی اور شیر ربانی۔ اور اسد اللہ  
 الغالب مطلوب کل طالب۔ یہ ایک مقام ہے۔ کوئی بھی جانور لے لو اس  
 میں کوئی نہ کوئی صفت خصوصیت کے ساتھ ہوتی ہے اور وہ کسی انسان میں ضرور  
 پائی جاتی ہے۔ آپ نے آستین کا سانپ تو دیکھا ہی ہوا ہے۔ یہ نہ کہنا کہ  
 ہمارے اکثر دوست ہوتے ہیں۔ دوستوں کے خلاف بول رہے ہو کیا؟ مطلب

یہ ہے کہ ہر چیز جو ہے وہ موجود ہے۔ کمزور کو گیدڑ کہتے ہیں۔ شاہین کی جھپٹ،  
چیتے کی آنکھ، یہ ساری انسانوں کی باتیں ہیں۔ جتنی بھی ایسی صفات ملیں گی، وہ  
انسانوں میں ہوں گی۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کی صفات کو پوری شکل دے کے یہ  
مظاہرہ کیا کہ دیکھ لو یہ کیا ہے۔ محنت کرنے کی صفت چیونٹی میں ڈالی، بیچاری نے  
یہاں سے ایک دانہ اٹھایا اور وہاں جا کے رکھ کے آگئی۔ بیچاری چیونٹی شاہین کے  
ساتھ مکالمہ کرتی ہے کہ تو اتنا بلند ہے اور میں زمین پر ہوں، تو بات کیا ہے۔  
شاہین نے کہا کہ بات بڑی آسان ہے

تو رزق اپنا ڈھونڈتی ہے خاکِ راہ میں

میں نہ سپہر کو نہیں لاتا نگاہ میں !

یہ تیرا میرا فرق ہے، میرا مقام ستاروں سے یوں بلند ہے کیوں کہ میں آسمانوں کو  
نگاہ میں نہیں لاتا، سورج کو نگاہ میں نہیں لاتا اور تو خاک کے اندر رینگتی ہوئی دانے  
اکٹھے کرتی جا رہی ہے۔ دانے کا معنی؟ رزق، دولت، چتنا، پیسہ، جمع، گنا۔ یہ چیونٹی  
کی زندگی ہے۔ اور ہرشے سے بے نیاز ہو کے بلند نگاہی شاہین کا تصور ہے۔  
اس کا مطلب یہ ہوا کہ آپ اس کائنات میں انسان ہو کے توبہ کرو اور گناہ کا ذکر  
نہ کرو۔ توبہ کرنے کے بعد اگر یہ کہتے ہیں کہ اللہ معاف نہیں کر سکتا تو پھر یہ بڑا ہی  
کلمہ کفر ہے۔ اللہ کیسے معاف نہیں کر سکتا۔ اللہ چاہے تو سب کر سکتا ہے۔ آپ  
معاف کرو اور اپنے آپ پر حرم کرو۔

اب آپ اور سوال کرو

سوال:

بعض اوقات ایسا ہوتا ہے کہ ہم نے کسی کے ساتھ زیادتی کی ہوتی ہے تو  
وہ ہمیں کیسے معاف کرے گا۔

جواب:

اس انسان کو بھی یہی پیغام ہے کہ وہ اپنے آپ کو معاف کر دے۔  
جب اپنے آپ کو معاف کرنے کا عمل سمجھ میں آگیا تو اللہ تعالیٰ گناہ سے نجات  
دے گا۔ جب وہ گناہ سے نجات دیتا ہے تو وہ ہر انسان کو معاف کر دیتا ہے۔ اسے  
کہو کہ اپنی جان بچا، وہاں رحمت کا دروازہ کھلا ہوا ہے، اب یہاں کیا حساب  
کتاب کر رہا ہے، سب کو معاف کر دو، چھوڑو۔ بس معاف کر دیا اور معافی مانگ  
لی۔ جن لوگوں نے آپ کا جرم کیا ہے انہیں آپ کو معاف کر دو، اس کو بھی یہی پیغام  
ہے کہ آپ نے اس سے جو زیادتی کی ہے وہ آپ کو معاف کر دے گا۔ سب کے  
لیے یہ پیغام ہے کہ معاف کرنا اور معافی مانگنا۔ یہی بچت کی راہ ہے۔ آپ ایسا  
کرتے جائیں اور اللہ تعالیٰ آپ کو معاف کرتا جائے گا۔ اللہ کے بندوں میں  
نقص نکالنے والا، اصلاح کی صلاحیت رکھے بغیر، بہت مجرم ہے۔ یہ فقرہ پھر دہرا  
لو۔ نقص نکالنا اور اصلاح کی صلاحیت نہ ہونا بہت خطرے کی بات ہے۔ ایسے  
آدمی کے لیے بچت کی راہ نہیں ہے۔ اگر نقص نظر آیا اور نکال سکتے ہو تو چکے سے  
نکال دو۔ اگر نہیں نکال سکتے تو اس کے لیے دعا کرو۔ جو نفرت کرتا ہے وہ آدمی  
کمزور ہے۔ اگر نفرت کرنی ہے تو گناہ سے کرو، گناہ گار سے نہ کرنا، جس طرح ہم  
مرض کو برا کہتے ہیں لیکن مرض کو تو برا نہیں کہتے۔ ہم یہ دعا کرتے ہیں کہ یہ مرض

کسی کے پاس نہ آئے مرض بری شے ہے۔ اور مریض؟ اس کے پاس ہمدردی کے ساتھ جاؤ، کیوں کہ اس کے پاس بری شے آگئی، آدمی تو اچھا ہے، اس کے پاس جاؤ، ہمدردی کرو، حم کرو، اچھے کلمات بولو، اس کے پچھلے گناہ معاف کر دو، اس سے معافی بانگ لو، ناراض ہے تو اس سے کہو کہ راضی ہو جا۔ یہ اس لیے ہے کیوں کہ اس کے اوپر اب ایک براہی آگئی ہے، مرض آگیا ہے۔ اور گناہ سے بڑا مرض کوئی نہیں ہے۔ جس پر گناہ آجائے وہ مرض میں بتلا ہے، تو مریض سمجھ کے اس کے ساتھ رعایت کرو۔ رعایت بھی کرو اور اس کے صحبت مند ہونے کے لیے نشان دہی بھی کرو۔ گناہ بری شے ہے لیکن گناہ گارجو ہے وہ قابل معافی ہے۔ یہ تو عذاب میں ہے، اپنے آپ کو بکاڑ رہا ہے، نقصان پہنچا رہا ہے، اس کا ہاتھ روکو اور اس کا ارادہ بدلو اور اس کے ساتھ نیکی سے محبت کرو۔ جس طرح برے کی صحبت برائٹ کرتی ہے اچھے کی محبت اچھا اثر کرے گی۔ آپ کون لوگ ہیں؟ اچھے ہیں ناں، تو اس کا ساتھ دیں، اچھے بن کے اس کا ساتھ دیں تو اچھائی اپنا اثر کرے گی۔ اس میں اچھا علم پیدا کریں اور اسے یہ راستہ بتا دیں کہ براہی جو ہے وہ توبہ کے بعد نہیں رہتی۔ توبہ کا معنی ہی یہ ہے کہ موز مڑ جانا۔ کہتا ہے وہ کون تھا جو گناہ گار تھا؟ وہ کہتا ہے کہ وہ تو نہیں ہے۔ آپ کی عمر؟ کہتا ہے کہ ہم آج ہی پیدا ہوئے ہیں۔ وہ کیسے؟ آج ہی توبہ کی ہے۔ توبہ سے پہلے کی زندگی کو تو پھاڑ کے پھینک دیتے ہیں۔ جب زندگی توبہ کے قابل ہو گئی تو اسے scratch out کر دو، زندگی توبہ کے قابل ہو گئی تو توبہ کر کے معاف کر دیا۔ توبہ کے بعد ماضی کی ورق گردانی کرنے والا Relish کرتا ہے۔ یہ نہیں ہونا چاہیے۔ بس پھربات

آسان ہے۔

اور سوال؟ اور لوگ بولیں ہاں جی اختر صاحب کہاں  
ہیں؟ وہ بولیں سوال:

بعض اوقات وہ گناہ جس سے ہم توبہ کر لیتے ہیں وہ ہم سے چھٹ  
جاتے ہیں۔ مثلاً ایک برا کام کرتے ہوئے کسی کی ناگ ٹوٹ جاتی ہے تو وہ ٹوٹی  
ہوئی ناگ اس کو ساری عمر گناہ کی یاد دلاتی ہے۔

جواب:

شabaش! بڑا ہم سوال ہے۔ اس ٹوٹی ہوئی ناگ کو آپ ہمیشہ عزت کی  
نگاہ سے دیکھیں جس نے آپ کو اللہ کا دروازہ دکھایا۔ گناہ میں ٹوٹی ہوئی ناگ آپ کو  
آپ کو اللہ کے گھر تک لے گئی ہے اللہ کے درتک لے گئی ہے یہ ناگ آپ کو  
ایسے مقام تک پہنچا گئی ہے کہ آپ آفرین کرو اور اس ٹوٹی ہوئی ناگ کو مبارک  
دیتے جاؤ۔ پھر وہ کہے گا کہ کیا ناگ ٹوٹی ہے کہ زندگی بن گئی ہے اس لیے گناہ  
میں ٹوٹی ہوئی ناگ جو ہے وہ یادِ گناہ نہیں ہے بلکہ وہ راستے کا سفر ہے پاسپورٹ  
ہے، ملک ہے اور ویزہ ہے Secret Badge ہے، اس کی رحمت کی نشانی ہے۔  
کہتا ہے کہ یہ ہے وہ مقام جہاں اس کی رحمت نے پکارا تھا، ناگ توڑ کے بلا یا  
تھا۔ آپ کو اب میں یہ پیغام دے رہا ہوں کہ گناہ کے بغیر ہی آپ توبہ کر کے اللہ  
کے پاس چلے جائیں۔

سوال:

آپ نے فرمایا تھا کہ منزل مسافر کے ساتھ ساتھ چلتی ہے۔

جواب:

بالکل ساتھ ساتھ چلتی ہے لیکن حق کے مسافر کے ساتھ۔

سوال:

وہ چلتا ہی جاتا ہے اور اس کو استحکام بڑی دیر سے ہوتا ہے۔

جواب:

اس مقام کو اقبال نے بیان کرنے کی کوشش کی تھی کہ ایک محفلی تھی جو سمندر میں رہتی تھی۔ اس نے سوچا کہ پانی کیا ہے اور میں یہ دیکھوں کہ سمندر کے کہتے ہیں۔ اُسے کہا گیا کہ تو تو سمندر میں رہتی ہے تو اُس نے کہا کہ میں نے آج تک دیکھا نہیں ہے۔ اس نے پھر دعا کی، فریاد کی اور خضر اللہ عزیز سے بات ہوئی۔ انہوں نے کہا کہ میں تمہیں سمندر تو دکھاؤں گا لیکن جب تمہیں سمندر نظر آئے گا اور جب باہر نکلے گی تو تو مر جائے گی۔ تو وصالِ بحر جو ہے یہ آشنا ہی بخوبی ہے۔ وصال تو ہے لیکن خوبی ہے۔ اور جب تو دیکھے گا کہ یہ کیا رحمت ہے جو یہ زندگی ہے تو یہ اس وقت پتہ چلے گا جب زندگی ختم ہو جائے گی۔ یہ بڑا راز ہے۔ آپ اس کو یوں سمجھو کہ اللہ تعالیٰ کے باب میں فراق ہی وصال ہے۔ اور کوئی وصال نہیں ہے، کہیں غلط فہمی میں نہ رہنا۔ دوسرا وصال تو فراق ہے۔ اللہ کے باب میں کہیں وصال نہ سمجھ لینا ورنہ یہ بالکل ہی فراق ہو جائے گا، ختم ہو جاؤ گے، بھسم ہو جاؤ گے۔

کیوں جل گیا نہ تاب رُخِ یار دیکھ کر

وہ تو ناممکن ہے۔ میں نے پہلے بھی بتایا تھا کہ انسان کو مشاہدہ حق جنت میں  
نصیب ہوا، یہ آدم ﷺ کو نصیب ہوا۔ یہاں اس دنیا میں مشاہدہ حق نہیں ہے  
 بلکہ یہاں یادِ حق ہے۔ یادِ فراق کو کہتے ہیں۔ یاد کے کہتے ہیں؟ فراق کو کہتے  
 ہیں۔ اور اس دنیا کا وصال ہی فراق میں ہے۔ گویا کہ منزل ساتھ چل رہی ہے  
 لیکن آپ آشنا نہیں ہو سکتے۔ منزل کی طرف جانے کی تمنا ہی منزل ہے۔ آپ  
 چل رہے ہیں ناں۔ یہ جو ہے آپ کے دل کی کیفیت ہے۔ پہلے بھی میں نے یہ  
 فقرہ بتایا تھا کہ سفرِ الہ ہی دراصل سفرِ مَعَ اللہِ ہے یعنی اللہ کی طرف سفر جو ہے  
 دراصل یہ اللہ کے ساتھ سفر ہے۔ اس کا اور راز یہ ہے کہ وہ جس کو اپنا سفر نصیب  
 کرتا ہے اس کے قریب رہتا ہے۔ اللہ کی طرف سفر کرنا تمہارے بس کی بات نہیں  
 ہے بلکہ یہ اللہ کا اپنا ہی کام ہے۔ آپ کو بات سمجھ آئی؟ اگر کبھی نیکی کی تمنا ہو  
 جائے تو یہ سمجھو کہ اللہ تعالیٰ ہی کا احسان ہے۔ جس طرح یہ کہتے ہیں کہ حج کرنے  
 جا رہے ہیں مدینہ شریف جاری ہے ہیں کیونکہ بلا وَا آیا ہے۔ درخواست آپ نے  
 دی ہے تو بلا وَا ادھر سے کیسے آیا؟ ایمان کا حصہ یہ ہے کہ جب تک بلا وَا نے تو  
 وہ سفر نصیب نہیں ہوتا۔ جب تک اللہ نہ بلا نے یہ سفر نصیب نہیں ہوتا۔ اگلی بات  
 دیکھو، کہنے والے یہ کہتے ہیں کہ میں انسان ہونے کی حیثیت سے کبھی غیر اللہ نہیں  
 ہو سکتا کیونکہ میں اس کا حسنِ خیال ہوں اور اس کے حسنِ خیال میں رہنے کے بعد  
 اس کے اذن کے مطابق دنیا میں حاضر ہوا

نہ آیا ہوں نہ میں لایا گیا ہوں

میں حرفِ کن ہوں فرمایا گیا ہوں

مطلوب یہ ہے کہ اس کے خیال میں رہ کے ہم یہاں پر آئے۔ کبھی آپ نے کوئی تصویر بنائی۔ تصویر کیا ہے؟ آپ کہتے ہیں کہ یہ مصور کا تصور ہے۔ آپ کس کا حسنِ خیال ہیں؟ اللہ کا شاہکار ہو؛ اللہ کا حسنِ خیال ہو بلکہ مصوری کا کمال ہو بلکہ عین مظہر وصال ہو۔ یہی تو آپ کی خوبی ہے۔ گویا کہ آپ کبھی اس سے جدا نہیں ہو۔ جدا ہی کا احساس ہی آپ کا وصال ہے۔ تو وہ ساتھ ہے ساتھ چلتا ہے۔

کیا ملے گا سراغِ منزلِ دل

ہم سفر ہو گئی ہو جب منزل

بس اتنی سی کہانی ہے کہ دل میں اگر اللہ کی یاد ہے تو آپ چل رہے ہو ورنہ جغرافیائی فاصلہ تو طنہیں کرنا کہ تین سو میل کے بعد اللہ آجائے گا۔ وہ تو دل کے اندر رخیال کا نام ہے۔ جب آپ اللہ کی یاد میں چل رہے ہیں تو اللہ ساتھ ہے۔ یاد ہی تو اللہ ہے۔ مشاہدہ تو وہاں تھا جہاں سے آپ نکل کے آئے ہیں۔ اب اللہ کیا ہے آپ کے لیے؟ اگر یاد ہے تو آپ چل رہے ہیں، تو یاد ہی عطا ہے۔ یاد تیز ہو جائے تو پھر یہ آپ کا مشاہدہ بن جاتا ہے، یہ واردات بن جاتی ہے، رقت طاری ہو جاتی ہے، اور واقعات ہو جاتے ہیں۔ مشاہدہ حق یوں نہیں ہے جیسے آپ بہشت میں کرتے تھے یا پھر بہشت میں جا کے کریں گے۔ اس لیے وہ آپ کے ساتھ ہے، ہر دم ساتھ ہے۔ خواجہ صاحب<sup>ؒ</sup> نے یہ کہہ دیا

خاقت کوں چیندی گول ہے  
 ہر دم فرید دے کول ہے  
 فرید یہ بیان کر گیا، اور آپ بیان نہیں کر سکتے۔ بات تو وہی ہے کہ جس کی آپ  
 ”گول“ کر رہے ہیں، تلاش کر رہے ہیں، وہی آپ کے ساتھ ہے۔ آپ جس کی  
 تلاش کر رہے ہیں وہ متلاشی کے ساتھ ہے۔ لیں، حقیقت کی بات یہ ہے۔  
 اور کوئی بات آپ بولو

سوال:

بات ہو رہی تھی رحمت کی، اس کی دوسری جو طرف ہے وہ تو گناہ ہے۔  
 اس میں شیطان کی کیا حقیقت ہے؟

جواب:

آپ سے زیادہ باشوار انسان کائنات میں ضرور آئے ہوں گے۔ یہ نہ  
 کہنا کہ سارے ہی ہیں بلکہ انہیں پہچان کے پھر بولنا۔ یہ بات یاد رکھنا کہ جب ہم  
 یہ کہتے ہیں کہ کیا آپ سے کوئی بد انسان ہے، آپ سے کوئی بہتر انسان ہے تو جو  
 آدمی اپنے رب کو بہتر سمجھتا ہے وہ پتہ ہے کہ کیا کہتا ہے؟ سارے ہی بہتر ہیں  
 جی! دراصل وہ اپنے آپ کو بہتر سمجھتا ہے۔ آپ کو اس انسان کا نام پڑتے ہونا  
 چاہیے جو آپ سے بہتر ہے۔ لیں یہ یاد رکھنا۔ ایسا انسان آپ کے اپنے علاوہ  
 ہونا چاہیے۔ آپ سے بہتر کسی انسان نے اللہ تعالیٰ سے یہ سفارش نہیں کی کہ  
 شیطان کو معاف کر دیں۔ یہ اس کاراز ہے۔ وجہ اس کی یہ ہے کہ شیطان نے  
 سجدے سے انکار کیا۔ آدم اللہ تعالیٰ بھی ایک حکم کی انکاری ہو گئے۔ انہیں کہا گیا کہ

ولا تقربا هذه الشجرة مگر کوئی ایسا واقعہ ہو گیا کہ آدم ﷺ بھول گئے۔ بے  
 شک وہ بھول گئے لیکن حکم عدوی تو ہو گئی۔ لیکن اللہ نے آدم ﷺ کو ہمیشہ کے لیے  
 گرفت میں نہیں رکھا بلکہ معاف کر دیا۔ معافی کا راستہ آدم ﷺ کو سکھایا ہے۔ یہ  
 یاد رکھنے والی بات ہے۔ ابليس پرماعفی کے راستے کا باب نہیں کھولا ہے۔ ابليس  
 وہ ہوتا ہے جس پرماعفی کا باب نہ کھلے۔ ابليس کون ہوتا ہے؟ جس پرماعفی کا  
 باب نہ کھلے وہ ابليس ہے۔ ابليس کا وہ مکالمہ یاد رکھنا کہ انا خیر منه میں اس  
 سے بہتر ہوں۔ جو اپنے آپ کو باقیوں سے بہتر سمجھے وہ ابليس ہے۔ اب گنتے  
 جاؤ کہ ابليس کی صفات کیا ہیں، جس پرماعفی کا باب نہ کھلے، جو اپنے آپ کو  
 باقیوں سے بہتر سمجھے اور جو یہ کہتا ہے کہ میں آگ سے پیدا ہوا اور انسان مٹی سے  
 پیدا ہوا۔ جس کے مقدار میں یہ آگ ہو گی اس پر سجدہ حرام ہے۔ جو آدمی توبہ نہیں  
 کرتا اس کا مقدر کیا ہوا؟ آگ۔ اور جو توبہ کرے؟ وہ آگ سے نجات پا گیا۔ یہ  
 راز ہے۔ اس لیے کسی نے ابليس کے لیے سفارش نہیں کی ہے۔ ابليس کا مقام یہ  
 ہے۔ اللہ کی رحمت سے ما یوس انسان کا نام ہے ابليس۔ ابليس کے کہتے ہیں؟ جو  
 اللہ کی رحمت سے ما یوس ہو چکے۔ جو بھی جہاں ما یوس ہو جائے وہ ابليس ہے۔ وہ  
 ابليس ہے جو تسلیم کے بعد انکاری ہو۔ جس نے اللہ کو تسلیم کر لیا، یہ حکم مان گیا،  
 معاهدہ ہو گیا، فیصلہ ہو گیا لیکن بعد میں کہتا ہے کہ اب نہیں۔ تسلیم کے بعد امر کا  
 انکاری شیطان ہے۔ اگر آپ کا اپنے ابا حضور سے یہ معاهدہ ہو گیا کہ آپ کا ہر حکم  
 مانیں گے لیکن بعد میں یہ کہنا کہ یہ حکم ہم نہیں مانیں گے، تو یہاں سے شیطان بنتا  
 ہے۔ شیطان کہاں پہ بنتا ہے؟ جو سارے حکم مانے لیکن ایک حکم پہ اٹک جائے۔

یہ شیطان ہے۔ ماننے کے بعد انکاری، شیطان ہے۔ شیطان نے معاف تو ہو جانا تھا لیکن کیا ہوا تھا؟ محفل کے اندر انکار معاف نہیں ہوتا۔ اسیا گناہ معاف ہو جاتا ہے۔ شیطان سب کے سامنے انکار کر گیا۔ فسجدوا سب نے سجدہ کر دیا الا ابليس سوائے ابليس کے۔ وہ یہ برملا کر گیا۔ اب سزاد بینا ضروری تھا۔ ابليس کی سزاد اصل سجدہ کرنے والوں کا انعام بھی تھا۔ تو یہ بات ہے۔ ورنہ گناہ تو اللہ معاف کرتا رہتا ہے اور یہ آدم ﷺ کے لیے ہے انسان کے لیے ہے، مٹی کے لیے ہے، عناصر کے لیے ہے اور ظہورِ ترتیب کے لیے ہے۔ آدم ﷺ نے دنیا میں آ کے جو پہلا کلمہ کہا وہ یہ تھا کہ ربنا ظلمنا انفسنا ہم نے اپنی جان پر ظلم کیا اے ہمارے رب۔ ہم سے غلطی ہو گئی۔ یہ دیکھو کہ آدم ﷺ کا زمانہ کتنا پرانا ہے اور Developed Language کتنی ہے، اس میں ادب ہے ربنا ظلمنا انفسنا و ان لم تغفر لنا و ترحمنا لنکونن من الخسرین۔ اب یہ کسی پرانے زمانے کی بات نہیں لگتی، بہت ادب کی بات ہے۔ پھر معانی ہو گئی۔ گویا کہ معانی مانگنے سے معانی ملتی ہے۔ معانی کا یہ راز انسان کے لیے ہے۔ انسان کو اس نے معاف کرنا ہے۔ آپ کا یہ سوال کہ ابليس کا کیا مقام ہو گا اور اس کی حقیقت کیا ہے تو اب آپ کو ابليس کی پانچ حقیقتیں پڑھ چل گئی ہیں۔ یہ کافی ہیں؟

**سوال:**

آپ نے فرمایا تھا کہ ابليس نے خدا کو سجدہ کیا لیکن جب خدا نے انسان کو سجدہ کرنے کے لیے کہا تو وہ انسان سے انکاری ہو گیا، یہ بھی ابليس کی صفت ہے کہ اس نے خدا کا اقرار کیا لیکن انسان کا انکار کیا۔

## جواب:

یہ بات یوں ہے کہ اللہ کا سجدہ اور اللہ کے امر سے انکار۔ اس نے آدم کا سجدہ نہیں کیا بلکہ امر کو سجدہ نہیں کیا، امرِ الٰہی کو سجدہ نہیں کیا۔ یہ سئالونک عن الروح قل السروح من امر ربی روح جو ہے وہ اللہ کے امر کی شکل میں آدم ﷺ میں موجود تھی۔ یعنی کہ امر کا انکاری شیطان ہے۔ آدم کا انکاری شیطان نہیں ہے بلکہ آدم امرِ الٰہی ہے۔ جس خدا کا تو سجدہ کرتا ہے اگر اس کا کوئی حکم آجائے تو کیوں انکار کرتا ہے۔ جو نماز پڑھتا ہے اگر اسے کوئی یہاں آجائے تو وہ جھگڑتا کیوں ہے۔ یہاں امر ہے۔ جب کوئی تکلیف آجائے تو تو خدا سے جھگڑتا ہے۔ خدا کو ماننے کے بعد خدا کے کسی حکم سے انکار نہ کرنا۔ مثلاً بیٹا پیدا ہوا، بیٹی پیدا ہوئی یا کچھ بھی نہ پیدا ہوا، تو یہ اس کا حکم ہے۔ اگر شادی ہوئی، نہیں ہوئی، یا لیٹ ہوئی، چار سال بعد ہوئی تو یہ سب اللہ کے امر کے قصے ہیں۔ اب اس امر کو تسلیم کرنے والا مومن کہلانے گا۔ وہ کہے گا کہ ہم نے اللہ کو مانا اور ہم نے اللہ کے احکام کو مانا۔ جس دل میں اللہ کی یاد ہو اس دل میں نفرت نہیں ٹھہری۔ بس یہ یاد رکھ لینا۔ اپنے دلوں کا جائزہ ایا کرو۔

اس کو ضرور معاف کردو۔ اس بچارے پر رحم کرو۔ کس پر؟ ظالم پر۔ جب آپ کو موقع ملے اور اختیار ملے تو آپ کبھی ظلم نہ کرنا۔ اپنے دلوں کو صاف کر دو دلوں کو رنجش سے صاف کر دو۔ اپنے آپ پر رحم کرنے کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ معاف کرنے والا معاف کیا جائے گا۔ یہ چھوٹا سا فقرہ ہے، اسے یاد رکھ لینا۔ رحم کرنے والے پر رحم ہوگا انصاف کرنے والے پر انصاف ہی ہوگا اور

النصاف آپ کے حق میں اچھا نہیں ہے۔ انصاف نامہ اعمال کی بات ہے۔  
 اپنے نامہ اعمال پر زعم نہ کرنا۔ کہیں ایسا نہ ہو کہ آپ سمجھیں کہ آپ بہت نیک  
 ہیں لیکن یہ پتہ نہیں ہوتا کہ کون سی بدی کہاں پر ہے۔ اس لیے اللہ سے رحم  
 مانگو۔ رحم مانگنے والا کون ہو گا؟ جو رحم کر لے جائے۔ معافی مانگو۔ معافی کون مانگے  
 گا؟ جو معاف کر کے جائے۔ اس دنیا کا آپ کے ذمے جو واجب الادا ہے یا ان  
 کے ذمے واجب الادا ہے وہ سب معاف کر کے جاؤ۔ جانا کہاں ہے؟ جانا تو ہے  
 ہی سبی، ہاں جانا ہے۔

سوال:

ورنہ تو معافی مشکل ہو جائے گی۔

جواب:

ہاں معافی مشکل ہو جائے گی۔ یعنی کہ جب آپ اللہ سے معافی مانگ  
 رہے ہیں تو معافی کے عمل کو آپ پسند کرو۔ کسی انسان کو معاف کرنا دراصل اپنے  
 آپ کو معاف کرنا ہے۔ آپ سمجھ رہے ہیں؟ معاف نہ کیا تو اندر شانتی پیدا نہیں  
 ہو گی۔ اندر رنج پیدا ہو گا تو Development ختم ہو جائے گی؛ اگر Revenge  
 پیدا ہو گا تو ذہن کی ترقی ختم ہو جائے گی؛ Vengeance پیدا ہو جائے گی؛  
 Bitterness پیدا ہو جائے گی اور زہر پیدا ہو جائے گا۔ ایسے ہو جاؤ کہ نہ کسی سے  
 دوستی نہ کسی سے یہ نہ کوئی جھگڑا نہ کوئی اور بات۔ سب کو معاف کر دو۔ پھر آپ کا  
 دل شانتی میں آ جائے گا۔ الہیات رکھنے والے رجھنہیں رکھتے۔ اللہ جو آ گیا۔  
 جس دل میں محبت آ جائے اس دل میں نفرت ٹھہر نہیں سکتی۔ جاء الحق وزهق

الباطل محبت حق ہے اور رنجش جو ہے وہ باطل ہے، نفرت باطل ہے۔ حق اگر آپ کے دل میں آ گیا تو آپ کے دل سے سارے رنج نکل گئے، سب کذورتیں صاف ہو گئیں۔ میں یہ کہتا ہوں کہ اللہ کا سفر بہت آسان ہے۔ اللہ تعالیٰ صرف انگریزی نہیں سنتا، نہ صرف عربی مانتا ہے بلکہ اللہ نے آپ کو جس زبان میں پیدا کیا اس زبان کے سارے لوازمات جانتا ہے، اس زبان کو خود ہی پیدا کرتا ہے۔ آپ اللہ تعالیٰ سے اپنی زبان میں رجوع کر سکتے ہیں۔ آپ اپنے گردانوں سے Deal کرتے ہوئے اللہ کو پہچان سکتے ہیں۔ کبھی آپ اللہ والے سے پوچھو کہ آپ کو اللہ کہاں سے ملا تو یہ بتائیں گے کہ میری ماں راضی تھی، بہت دعا کرتی تھی۔ ماں اگر ان پڑھتی تو بھی پڑھ لکھے بیٹے کو جنت کا راستہ دکھائی۔ ماں کی دعا سارے علوم پر حاوی ہے۔ اگر بیٹے کے علم یا عمل کی وجہ سے رنجش پیدا ہو جائے تو سمجھ لو کہ بیٹے کی دانا یوں کا راستہ مسدود ہو گیا۔ وہ بیٹا بھی ہو سکتا ہے اور بیٹی بھی۔ یعنی ماں کی رنجش سے دانا یوں کا راستہ مسدود ہو جائے گا اور اس کی ساری زندگی حجاں میں اور مسدود گزرے گی۔ جہاں بھی ماں ہو زندہ ہو یا مردہ ہو اس سے فوری طور پر معافی مانگ لینی چاہیے۔ یہ بہت ضروری بات ہے۔

سوال:

اگر کوئی بچہ غلط ہو تو ماں کیا کرے؟

جواب:

اگر ماں کو اپنے بچوں سے کوئی وقت ہونے لگ جائے تو وہ ماں اپنی ماں سے رجوع کرے۔

سوال:

میری ماں تو مرگئی ہے اب میں کیا کروں؟

جواب:

اپنی مری ہوئی ماں کے ساتھ رجوع کرو۔ اس کی یادمناؤ۔ اس سے رجوع کرو۔ آپ کی اولاد کافیض آپ کے ماں باپ کے پاس ہے۔

سوال:

میں اپنی ماں سے کیا کھوں؟

جواب:

آپ اس کو کہو کہ اگر میرے بارے میں آپ کے دل میں کوئی بھی بخشنہ ہے تو آپ مجھے معاف کروتا کہ میری اولاد میرا ادب کرے۔

سوال:

اگر میری اولاد مجھے چنگی نہیں لگتی تو میں کیا کروں؟

جواب:

اگر وہ آپ کا ادب کرے گی اور آپ کے کہنے کے مطابق چلے گی تو آپ کو ”چنگی“ لگے گی، اولاد آپ کو اچھی لگے گی، اس میں صرف ایک کیس ہوتا ہے جو شاید آپ کا ہو کہ جب کبھی اولاد کسی ایسے خاوند سے ہو جو اولاد کے پیدا ہونے کے بعد کسی وجہ سے ناپسند ہو تو اس وقت اولاد ناپسند ہو جاتی ہے۔ بات سمجھ نہیں آئی؟ اولاد جس خاوند سے ہوتی ہے اگر وہ خاوند کسی وجہ سے ناپسند ہو جائے تو کچھ لوگوں کو وہ اولاد ناپسند ہو جاتی ہے۔ لیکن پھر بھی اولاد کو پسند رکھنا

جو ہے یہ نیک انسانوں کی فطرت ہے۔ اپنی اولاد کو پسند رکھا جائے، اولاد سے  
 محبت کی جائے اور اولاد کی عاقبت کی دعا کی جائے چاہے اولاد کے والدین  
 میں سے ایک نہ بھی ہو یا کوئی ایک الگ ہو گیا ہو یا جدا ہو گیا ہو۔ اس کا فیصلہ بھی  
 اپنے ماں باپ سے محبت کے ذریعے ہو جاتا ہے۔ یہ نہ کہنا کہ یہ اولاد اس کی یاد  
 ہے وہ جو دھوکہ باز چلا گیا۔ حالانکہ یہ آپ کی اولاد ہے۔ انسان کو اس بات کی سمجھ  
 نہیں آتی کہ یہ اولاد جہاں بھی ہو گی یہ میری یاد ہو گی۔ تاریخ میں ایک واقعہ ہوا تھا  
 کہ ایک مرتبہ حضور پاک ﷺ صحابہ کرامؓ کے ساتھ تشریف لے کے جا رہے تھے۔  
 آپؐ نے ایک قبر کی طرف اشارہ کیا کہ یہ قبر کس کی ہے؟ صحابہ کرامؓ نے عرض کی  
 کہ یا رسول اللہ یہ فلاں شخص کی ہے۔ آپؐ نے پوچھا کہ کیا اس کا کوئی رشتہ دار  
 زندہ ہے؟ انہوں نے بتایا کہ اس کی صرف ایک ماں ہے۔ آپؐ اس کے پاس  
 تشریف لے گئے اور فرمایا کہ وہ جو تمہارا بیٹا ہے تم اس کو معاف کیوں نہیں کرتی۔  
 اس نے کہا کہ وہ مجھے اچھا نہیں لگتا، اس کی طرف سے مجھے کبھی سکون نہیں ملا، کبھی  
 چین نہیں ملا، میں اس کو کبھی پسند نہیں کرتی، وہ جانے اور اس کا کام جانے۔ آپؐ  
 نے فرمایا کہ اس طرح کرو کہ تم میرے ساتھ چلو، تمہیں ایک بات دیکھا تو دل  
 پھر اسے قبر پر لے آئے۔ اس عورت نے جب اپنے بیٹے پر عذاب دیکھا تو دل  
 سے فریاد نکلی کہ رحم فرما۔ ماں کبھی ظالم نہیں ہو سکتی۔ ماں بے خبر ہو سکتی ہے لیکن ماں  
 کبھی ظالم ہونہیں سکتی۔ اللہ تعالیٰ نے یہ مثال دی ہے کہ ماں ایسے ہوتی ہے۔ اگر  
 اپنی کوئی اولاد ناپسند ہو تو اس کے حق میں دعا کرو۔ اس لیے کہا گیا ہے کہ اولاد کے  
 لیے دعا کرو۔

سوال:

ساری دنیا جانتی ہے کہ میں ظالم مان نہیں ہوں۔

جواب:

نہیں ایسا نہیں۔ ہو سکتا ہے کہ اس کی کوئی حرکت پسند نہ آئے۔ میں صرف آپ کی بات نہیں کر رہا۔ کبھی اولاد کسی وجہ سے والدین کے مزاج میں نہ آئے تو اس کے لیے دعا کرو۔ آپ کے مزاج میں نہ آنے سے اولاد کی عبرت خراب ہو جاتی ہے۔ میں یہ کہہ رہا ہوں کہ والدین کے دل سے نکل کے اولاد کی عبرت خراب ہو جاتی ہے۔ والدین اچھی امید سے بچوں کا خیال رکھیں۔ والدین کا خیال ہی اولاد کا مستقبل ہے۔ میں صرف آپ کی بات نہیں کر رہا۔ آپ جتنے بھی سوال کرتے ہیں میں کسی سوال کو ذاتی سوال نہیں سمجھتا۔ اگر ذاتی سوال ہوتا ہے تو میں اس سے کہتا ہوں کہ آپ اکیلے آ جاؤ میں آپ سے بات کر لوں گا۔ بات ان کے سوال سے شروع ہوئی ہے اور جواب میں آپ کو دے رہا ہوں۔ اس لیے یہ ذاتی بات نہیں ہوتی۔ اور کوئی بات

سوال:

یہ جو کہتے ہیں کہ شیطان انسان کو بہکاتا ہے تو شیطان کے پاس اتنی طاقت کیسے ہے کہ وہ دنیا میں سب کو بہکاتا پھرے؟

جواب:

شیطان کی جمع ہے شیاطین۔ گویا کہ شیطان کی جمع بھی ہے یعنی شیاطین۔ قرآن پاک کو آپ سمجھیں تو اس میں الہیں کا لفظ بھی ہے، شیطان کا لفظ

بھی ہے اور شیاطین کا لفظ بھی ہے۔ آپ اس کو یوں سمجھ لو کہ اللہ تعالیٰ کے باب میں جس شیطان کا ذکر ہو رہا ہے وہ ابلیس تھا۔ آپ لوگوں کا شیطان جو ہے وہ انسانوں کی شکل میں موجود ہے گا۔ آپ اتنی بات سمجھ لو کہ شیطان کسی انسان کی شکل میں ہو گا، کسی خواہش کی شکل میں ہو گا۔ وہ بڑا شیطان آپ کو نہیں بہکار رہا ہے بلکہ آپ اپنے قریب قریب شیطان ڈھونڈ لو۔ آپ کی زندگی میں بہکانے والا کوئی انسان ہو گایا بہکانے والا کوئی خیال ہو گا۔ بس یہی شیطان کا فہم ہے۔ وہ بڑا ابلیس تو خدا کے مقابلے میں تھا۔ بڑوں کا مقابلہ بڑے شیطان کرتے ہیں اور چھوٹوں کے مقابلے میں چھوٹے شیطان ہوتے ہیں اور شیطان ان لوگوں کے بارے میں پرواہ نہیں کرتا جو پہلے ہی شیطانی کرتے ہیں۔ وہ کہتا ہے کہ یہ تو ہیں ہی اپنے۔ اگر کہیں نیکی پیدا ہو تو پھر شیطان آتا ہے بہکانے کے لیے۔ ورنہ تو وہ جانتا ہے کہ میرا کام خود بخود ہی ہو رہا ہے۔

### سوال:

جناب آپ نے فرمایا تھا کہ تسلیم کے بعد انکار جو ہے وہ گناہ ہے۔  
ہمارے معاشرے میں سب نے تسلیم کر لیا ہے کہ سودبری بات ہے لیکن سب اس کا انکار کر رہے ہیں۔

### جواب:

یہاں پر ذات کی بات ہو رہی ہے یعنی ذات کی تسلیم۔ کہ ذات کی تسلیم کے بعد ذات سے انکار۔ احوال کی تسلیم سے کوئی بھی انکار نہیں کرتا۔ اکثر لوگ یہ کہتے ہیں کہ حکومت نظام چلا رہی ہے، بے چارے مجبور ہیں، گھر میں پیسہ رکھنیں

سکتے، نہ وہاں رکھ سکتے ہیں اور نہ Interest چھوڑ سکتے ہیں۔ یہ مجبوری ہے۔  
 حکومتوں کے اوپر ابتلا ہے کہ معاشرے میں سود کا لکھنا یا سود کا کاروبار کرنا ایک  
 بغاوت ہے اور اللہ کے خلاف ایک قسم کی جنگ ہے۔ اللہ تعالیٰ ایسے سبب بنائے  
 کہ پیسوں کی ضرورت ہی نہ پڑے اور ضرورت پڑے تو سب کے پاس پیسے  
 ہوں۔ یہ بھی تو ہو سکتا ہے۔ یہ بھی ہو سکتا ہے۔ اب تو کسی کے پاس پیسے ہیں اور  
 کسی کے پاس نہیں ہیں، کچھ بیچارے لوگ سود سے گزارہ کر رہے ہیں، غریب  
 ہیں، فکسڈ ڈیپاٹ کیا ہوا ہے۔ بے چاروں کا مشکل سے گزارا ہوتا ہے۔ اس  
 لیے فی الحال آپ ان لوگوں کو معاف ہی کر دو۔ یہ بہت ہی بڑا باب ہے۔ بھی  
 موقع ہو تو اس کا حل تلاش کرو۔ حکومتوں کا جھوٹ الگ ہے۔ بس ایک بات یاد  
 رکھیں کہ Status والے سے جو جرم سرزد ہوتا ہے وہ جرم اتنے ہی Status کا  
 ہوتا ہے۔ بڑے آدمی کی غلطی جو ہے وہ اتنی ہی بڑی گنجی جائے گی جتنا اس کا  
 مقام ہے۔ جہاں جہاں آپ کو اللہ تعالیٰ مرتبے دیتا جائے آپ اپنی بہت اختیاط  
 کرنا کیونکہ مرتبے کے مطابق تھوڑی غلطی بھی اتنی ہی Multiplied ہو گی جتنا وہ  
 مرتبہ ہے۔ کیونکہ وہ تاثیر بن جاتا ہے۔ الناس علی دین ملوکهم لوگ اپنے  
 بادشاہوں کے دین پر چل پڑتے ہیں۔ اگر بادشاہ میں غلطی پیدا ہو جائے تو لوگوں  
 میں جتنی غلطی پیدا ہو گی اس کے لیے بادشاہ ہی مجرم گنا جائے گا۔ مثلاً ایک رائٹر  
 ہے، رائٹر کی کتابوں کو پسند کرنے والے یا کتاب کو پسند کرنے والے اس کے  
 کا حصہ ہیں۔ اگر وہ غلطی پیش کر رہا ہے، گناہ پیش کر رہا ہے اور لوگوں  
 میں گناہ کی خواہش پیدا ہو رہی ہے تو اس کی عبرت جو ہے وہ رائٹر کو جاسکتی ہے۔

آپ کی تحریر اپنی تاثیر کی نسبت سے گنی جا سکتی ہے، آپ کی تقریب تاثیر کی نسبت سے گنی جا سکتی ہے، مرتبے کی نسبت سے گنی جا سکتی ہے۔ لوگوں کے اندر گناہ کی رغبت پیدا کرنے والے مجرم گئے جائیں گے اور نیکی کی تاثیر پیدا کرنے والے نیک گئے جائیں گے۔ اگر آپ کوئی ایسی چیز چھوڑ جائیں جو بعد میں کسی کی زندگی میں کوئی شرارت پیدا کرے تو وہ آپ کی عاقبت پر اثر کرے گی۔ اس لیے عام طور پر آپ کے اندر مرنے کے بعد بھی تاثیریں بنتی رہتی ہیں۔ بعض اوقات آپ ایسا گناہ چھوڑ جاتے ہو جو ہوتے ہو تے آپ کے گناہ میں اضافہ کرتا جاتا ہے اور ایسی نیکی چھوڑ جاتے ہو جو آپ کی عاقبت کا حصہ بن جاتی ہے۔ اگر آپ نے مسجد بنادی تو جو بھی نماز پڑھے گا وہ آپ کی روح کے لیے ثواب ہو گا۔ اگر گناہ والی کوئی چیز بنادی تو گناہ آپ کے باب میں آجائے گا۔ اگر کوئی ایسی کتاب لکھ دی جو اچھا لڑپر ہو اس کو جتنے لوگ پڑھیں گے ان ساروں کے گناہ کے اندیشے آپ کے باب میں شامل ہو جائیں گے۔ ایسا ہو سکتا ہے۔

اور بولو \_\_\_\_\_

سوال:

آپ نے فرمایا تھا کہ لوگ ریا کاری کی نیکی بھی کرتے ہیں۔

جواب:

آپ نیکی کریں تو ریا کاری کی نہ کریں۔ میں آپ سے بات کر رہا ہوں۔ نیکی دو قسم کی ہوتی ہے، ایک ریا کاری کی اور ایک اصل کی۔ میں اصل نیکی کی بات کر رہا ہوں۔ ریا کاری کی مسجد گرد، اگر آپ کو یقین ہو کہ یہ

ریا کاری کی ہے۔ ہم یہ کہہ رہے ہیں کہ جو شخص اصل میں نیکی کر رہا ہے، اس کی نیکی کا کوئی ایسا حصہ جو اس کے بعد ٹھہر جاتا ہے وہ اس کے نامہ اعمال میں اضافہ کرتا ہے۔ اور جو ریا کاری کی نیکی ہے وہ تو ریا کاری ہی کی نیکی ہے اور وہ ریا کاری گئی جائے گی۔ لیکن جو انسان جائز نیک ہے اس کا مقام ذہن میں ضرور رکھوا اور آپ ریا کاری کی نیکی نہ کرنا۔ دوسروں کو ریا کار سمجھنے سے پہلے اپنی طرف دیکھ لو کہ کوئی کمی بیشی تو نہیں رہ گئی۔ آسان نسخہ یہ ہے کہ اگر نیکی تلاش کرنی ہو تو دوسروں میں دیکھو دوسروں کی خوبیاں دیکھوا اور اگر خامی کی تلاش ہو تو وہ اپنے آپ میں دیکھلو کہ شاید وہ اپنے گھر میں پڑی ہو۔ خامی تلاش کرنے کے لیے قریب کا سفر ہے اور نیکی کے لیے دور جاؤ اور باہر جا کے تلاش کرو۔ وہ دوسروں میں نظر آئے گی۔

سوال:

گناہ کبیرہ اور گناہ صغیرہ میں کیا فرق ہے؟

جواب:

اس کا آپ کے لیے آسان جواب یہ ہے کہ وہ گناہ جو معاشرہ شکن ہوتے ہیں انہیں کبیرہ کہیں گے اور وہ گناہ جو آپ کی ذات شکنی کرتے ہیں وہ صغیرہ ہوتے ہیں۔ بس اس میں آپ زیادہ بحث میں نہ پڑیں۔ معاشرہ توڑ جو گناہ ہیں وہ سارے کبیرہ ہیں۔ ان میں معاشرے کو توڑنے کی گنجائش ہوتی ہے۔ جو گناہ آپ کی ذات کو نقصان پہنچائیں وہ صغیرہ گناہ گئے جائیں گے۔ آپ جیسے بھی دیکھو گے Ultimately اس کا یہی جواب آئے گا۔ ورنہ تو یہ نام

ہیں کہ یہ گناہ صغیرہ ہے اور وہ گناہ کبیرہ ہے بلکہ جھوٹ بولنا بھی گناہ کبیرہ ہے۔ وہ ایک لمبی بات ہے۔ لیکن آپ دیکھو کہ معاشرے کو نقصان پہنچ رہا ہے تو وہ گناہ کبیرہ ہی ہو گا اور جہاں آپ کی ذات کو نقصان ہے اور آپ دوسروں کے لیے نقصان دہ نہیں رہے ہو تو پھر آپ کے لیے بچت کی راہ ہو جائے گی۔ داتا صاحبؒ کا فرمان ہے کہ ایک مقام ایسا آتا ہے کہ مبلغ اپنی تبلیغ کے حوالے سے تقویت چاہتا ہے مرتبے چاہتا ہے اور لوگوں میں اپنی شہرت چاہتا ہے، ایک ایسا مقام آسکتا ہے کہ ایک آدمی شراب خانے میں اپنے آپ کو نقصان پہنچاتے پہنچاتے بے ضرر کر لے تو وہاں پر داتا صاحبؒ کا قول ہے کہ شراب خانے میں بے ضرر ہونے والا انسان اس عالم دین سے بہتر ہے جو مندرجہ رسالت پر بیٹھ کر طاقت دنیا حاصل کرنا چاہے۔ مثال کی طرح انہوں نے Gravity بنائی ہے کہ یہ مثال یوں ہے اور سارے کا سارا Emphasis جو ہے یہ سماج سازی پر ہے۔ اسلام نے آپ کو ذاتی طور پر کلمہ پڑھایا اور نماز میں کیا پڑھایا اہدنا الصراط المستقیم صراط الذين انعمت عليهم یعنی سارے جمع کے صیغہ کہ ہمیں سیدھی راہ دکھا۔ سجدہ جو ہے یہ آپ کا ذاتی ہے۔ ربی الاعلیٰ واحد ہے ربی العظیم واحد ہے۔ باقی سارے کے سارے جمع کے صیغے ہیں۔ اسلام نے جمع بندی کرائی تھی اور اس جمع کو توڑنے والے کو سزا دی جاتی ہے تاکہ وہ اجتماع کو نہ توڑے۔ جس نے پہلا فرقہ بنایا اس نے اجتماع توڑ دیا، دوسرا فرقہ بنایا تو بھی اجتماع توڑ دیا، تیسرے نے بنایا، چوتھے نے بنایا تو بھی اجتماع توڑ دیا۔ ایک آدمی نے ایک سیاسی جماعت سے الگ ہو کے اپنی جماعت بنائی اور اس کا نام اتحاد

پارٹی رکھ دیا۔ وہ ایک بزرگ کے پاس آیا جو ہمارے پاس بیٹھے تھے ان کو بتایا کہ میں نے ایک جماعت بنائی ہے یہ سب کی جماعت ہو گی، آپ لوگوں کی جماعت ہو گی اور میں پی ڈی پی سے علیحدہ ہو گیا ہوں۔ بزرگ نے پوچھا کہ جماعت کا نام کیا رکھا ہے، تو کہتا ہے کہ اتحاد پارٹی۔ وہ بزرگ بہت ہنسنے اور کہنے لگے کہ تو توڑ کے آیا ہے اور پھر اس کا نام اتحاد کیسے رکھ لیا، اتحاد تو تب ہوتا اگر تم وہیں بیٹھے رہتے۔ یعنی کہ جماعت توڑ نے کے بعد نام اتحاد رکھ تو پھر بات بنتی نہیں ہے۔ ہمارے فرقے یہاں سے بننے ہیں۔ صداقت یہ ہے کہ تو نے گروہ کو چھوڑ دیا، اب تیرے پاس کیا صداقت رہ گئی۔ اس لیے آپ کو راز کی یہ بات بتاؤں کہ تمام سلاسل برحق ہیں لیکن اگر سلاسل جمع نہ ہوئے تو سارے مٹ جائیں گے۔ بس اتنی سی کہانی ہے اور یہ راز ہے۔ یہ جمع سلاسل کا وقت ہے۔ اب سارے سلاسل جمع ہو جائیں، فرقے اکٹھے ہو جائیں اور کمزور بھائی کو اٹھاؤ جس سے کوئی غلطی ہو گئی اسے معاف کر دو جو غربی میں رہ گیا، پسمندہ ہو گیا، اگر آپ کے پاس پیسے ہے تو اس کی مدد کرو جو گناہ میں ہے اس کو تو بہ کی راہ دکھاؤ، بزرگوں کا ادب کرو چھوٹوں کو ساتھ ملا لو

آپ یہ دیکھیں کہ اجتماع کیسے ٹوٹا ہے۔ اجتماع نہیں ٹوٹنا چاہیے۔ اب آپ کا اجتماع ٹوٹ گیا ہے۔ سوال:

یہ جو کہتے ہیں کہ بری صحبت سے دور رہنا چاہیے مگر جو بری صحبت سے دور ہوتا ہے وہ بھی بعض اوقات اچھا نہیں ہوتا۔

جواب:

یہ نہیں کہتے کہ صرف بری صحبت سے دور ہونا چاہیے بلکہ یہ کہتے ہیں کہ اچھی صحبت اختیار کرو۔ صرف بری صحبت چھوڑنے کی بات نہیں ہو رہی بلکہ بات یہ ہے کہ اچھی صحبت اختیار کرو۔

سوال:

کیا کائنات میں ایسی تبدیلیاں آتی رہتی ہیں جو ایک دوسرے سے جدا ہوتی ہیں اور کیا ان کا کوئی موسم ہوتا ہے۔

جواب:

آپ کوں سی کائنات کا کہہ رہے ہیں۔

سوال:

پوری کائنات کا

جواب:

کیا ہماری دنیا کے علاوہ؟

سوال:

دنیا تو ہم Earth کو سمجھتے ہیں۔ اس کے علاوہ جو ہے۔

جواب:

یہ کیا سوال بنا۔ مثلاً یہ ہماری زمین ہے اور اس پر جو روشنی ہے یہ زمینی چیز گئی جائے گا، حالانکہ یہ آسمان کی روشنی ہے۔ آپ سورج کو زمین کے علاوہ کیسے گئیں گے۔

سوال:

اس کے لیے کائنات کا لفظ استعمال کر سکتے ہیں۔

جواب:

زمین کے علاوہ باقی کیا کائنات ہے۔ آپ کہنا کیا چاہتے ہیں؟

سوال:

وہ جو بڑا نظام ہے اس کے بارے میں یہ دنیا کا جو Planet ہے، اس کے علاوہ جو پورا نظام ہے، کیا اس میں کچھ تبدیلیاں اور تغیریاں ہیں۔

جواب:

یہ تو سائنس کا بڑا ہی واضح سوال ہے کہ Universe کی کیا ہے۔

University

سوال:

سائنس کے حوالے سے بھی۔

جواب:

سب کو پتہ ہے کہ Universe میں کیا ہوتا ہے۔

سوال:

سائنس تو بتاتی ہے اور پتہ نہیں سائنس کب اور کیا بنادیتی ہے۔

جواب:

آپ سوال تو سائنس سے لے رہے ہیں۔ اگر سوال سائنس کا نہ ہو تو پھر جواب سائنس کا نہیں ہو گا۔ یہ سوال سائنس کا ہے۔ ہمارے اس سفر میں آپ

کو اس سوال کی ضرورت کیسے ہوئی۔

سوال:

بس محسوس ہوئی۔

جواب:

کیسے محسوس ہوئی اور کہاں پر محسوس ہوئی؟

سوال:

آپ جب بیان فرمائے ہے تھے تو اس دوران کسی وقت محسوس ہوا۔

جواب:

کیا محسوس ہوا؟

سوال:

ایک انسانی زندگی میں ایک تو دنیاوی زندگی ہے اور اس کے علاوہ ایک اور زندگی ہے اور ہر ایک کا اپنا دائرہ ہے اور جو بڑی حقیقت ہے اس میں بھی کچھ ہوتا رہتا ہے۔

جواب:

وہ تو صبح شام ہوتا رہتا ہے۔

سوال:

صبح شام تو ہماری دنیا میں ہوتے ہیں۔

جواب:

آپ کی دنیا اسی کی دنیا ہے، یہی بات تو آپ کو سمجھنہیں آ رہی۔ یہ جواب

کی دنیا ہے اس کی دنیا ہے۔ سوال کی ذرا اور وضاحت کریں کہ سوال کیا ہے۔

سوال:

سوال تو موجود ہے لیکن اس کو زبان نہیں مل رہی۔

ایک اور سوال:

کیا یہ اندر اور باہر کے موسم کی بات ہے؟

جواب:

انہوں نے یہ نہیں کہا۔

سوال:

جی ہاں، میں نے یہ نہیں کہا۔

جواب:

پھر آپ کیا کہہ رہے ہیں؟

ایک اور سوال:

یا آپ تو سمجھ رہے ہوں گے کہ سوال کیا ہے۔

جواب:

اگر آپ کو سوال سمجھ آ گیا تو پھر جواب سمجھ آ جائے گا۔ سوال کو زبان دیں۔

ایک اور سوال:

یا ایک بار پھر سوال کو دھرائیں۔

جواب:

سوال دھرائیں، شاید کوئی بات نکل آئے۔

سوال:

کرہ ارض کے اپنے موسم ہوتے ہیں۔ کیا کائنات میں بھی کوئی موسم ہوتے ہیں؟ شاید مجھے خیال اس لیے آیا ہے کہ ہر صدی کو ایک خاص نام سے تعبیر کیا جاتا ہے یا خصوصیات سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ اسی حوالے سے میں نے اسے اور آگے بڑھا کے پوچھا ہے کیونکہ صدی تو وقت کا فاصلہ ہے۔

ایک اور سوال:

کیا یہ جو مختلف زمانے ہوتے ہیں Ages ہوتی ہیں ان کے حوالے سے؟

سوال:

صرف Ages ہی نہیں بلکہ موسم کے حوالے سے۔

ایک اور سوال:

کیا آپ موسم سے سردی گرمی کی بات کر رہے ہیں۔

سوال:

موسم تو تبدیلی کا نام ہے۔

ایک اور سوال:

یہ جو لفظ "موسم" ہے اس کی ذراوضاحت کر دیں۔

سوال:

موسم تو گرمی سردی ہے لیکن میں نے تبدیلی کے بارے میں کائنات میں تبدیلی اور تغیر کے بارے میں دریافت کیا ہے کہ وہ کہاں تک ہوتا ہے اور ہم

اس سے کس حد تک متاثر ہوتے ہیں۔

جواب:

اب سوال کیا بنا؟

ایک اور شخص:

انسان جو زمین پر رہتا ہے، وہ دنیا جو اپنے گرد اور سورج کے گرد گھومتی ہے، اس کی تبدیلیوں کا وہ شکار ہوتا ہے اور متاثر ہوتا ہے لیکن یہ دنیا یہ زمین خود اس بڑی کائنات کا حصہ ہے اور اس کا اپنا سورج ہے، چاند ہے اور سیارے ہیں، اکثر یہ ہوتا ہے کہ چاند ستارے اور سیارے جو ہیں ان کے اثرات زمین پر ہوتے ہیں، جس طرح زمین اپنے رنگ بدلتی ہے کیا کائنات میں بھی ایسے لمحے آ جاتے ہیں جن کا نتیجہ یہ ہو کہ زندگی زیادہ زور سے پروش پانے لگے، زمین پر فصلیں زیادہ اچھی ہونے لگیں، کوئی طوفان آنے لگیں.....

جواب:

یہ جو زمین کے موسم آپ کہہ رہے ہیں اس میں یہ جواب کافی ہے، مکمل ہے، زمین پر ہونے والے واقعات کو آپ زمین کے حرکات سے نسبت دے دیں۔ اس میں آپ کائنات کو کیوں ملاتے ہیں۔ آپ کائنات کا اثر زمین پر دیکھ رہے ہیں تو زمین پر تو اپنی تاثیر موجود ہے۔

سوال:

آپ جو فرماتے ہیں اس کے مطابق ہم نہ دیکھیں تو بھی Relationship تو اپنی جگہ قائم رہتی ہے۔

جواب:

کائنات سے کیا تعلق ہے آپ کا۔ زمین پر تبدیلیاں ہوتی ہیں تو ہونے دیں۔ آپ زمین سے کائنات تک کیسے پہنچے؟  
سوال:

کچھ Consciousness تو ہے نا۔

جواب:

کس بات کی؟ اگر زمین پر تبدیلی نہ ہوتی بھی  
کائنات بدلتی ہے۔ پھر کیا ہوا؟ ان دونوں کو آپ ملاتے کس طرح ہیں؟  
ایک اور سوال:

سر! اگر میں ٹرین کے ڈبے میں بیٹھا ہوں تو ایک چیزوں میرے پیروں  
سے سر کی طرف سفر کرتی ہے۔ میں ایک طرف سفر کر رہا ہوں اور چیزوں ایک اور  
طرف سفر کر رہی ہے۔

جواب:

یہ سب ٹھیک ہے لیکن اس سے سوال کو کیا فرق پڑا؟

ایک اور سوال:

بظاہر وہ چیزوں نیچے سے اوپر جا رہی ہے لیکن چونکہ میرے اوپر چڑھی  
ہوئی ہے اور میں ادھر سے ادھر جا رہوں، ریل ایک طرف جا رہی ہے تو ہم  
دونوں اسی طرف جا رہے ہیں جس زمین پر ہم بیٹھے ہیں۔ اگر ہم اس زمین پر نظر  
رکھیں تو ہمیں لگے گا کہ زمین مشرق سے مغرب کی طرف جا رہی ہے، ہو سکتا ہے

کہ زمین سورج اور کہکشاں سمیت کہیں اور رُخ میں جا رہی ہے۔

جواب:

اس سے آپ کو فرق کیا پڑا؟ آپ کی لائف کو کیا فرق پڑا؟ یہ سارا سوال ایک فاؤل ہے۔ کچھ ستارے اتنے دور ہیں کہ ان کی روشنی ابھی زمین تک آنی ہے جب کہ روشنی کی رفتار ایک لاکھ چھیساں ہزار میل فی سینٹنڈ ہے۔ کچھ روپورٹ زمین پر کئی سو سال کے بعد آنی ہے۔ کائنات میں اتنی وسعت ہے۔ سیارے اور ستارے ایسے ہیں کہ جن کا فاصلہ ہمیشہ بڑھتا ہی جا رہا ہے۔ بلاحدود سیارے اور بلاحدود ستارے ہیں۔ کائنات میں ٹائم Infinite ہے۔ اب یہ کہ کائنات کا ہم پر اثر پڑتا ہے کہ نہیں پڑتا تو آپ کو یہ بتایا گیا ہے کہ اتنی وسیع کائنات کا خالق وہ اللہ ہے جس نے آپ کو یہاں پیدا کیا۔ آپ فطرت میں نہ اُبھ جانا بلکہ آپ کا تعلق فاطر کے ساتھ ہو، جس نے یہ کائنات تخلیق فرمائی ہے اور زمین کی پروڈکشن یا کائنات کی سب سے بڑی پروڈکشن یہ انسان ہے۔ اب کائنات تو ایک طرف رہ جاتی ہے۔ آپ کے ساتھ کائنات کی تاثیر خالق کے حوالے سے ہے Planets کے حوالے سے نہیں ہے، یہاں ستارے اور سیارے کی نہیں بلکہ ایمان کی اور بے ایمانی کی بات ہو رہی ہے۔ وہ جس نے کائنات بنائی ہے اُسے فاطر کہتے ہیں اور کائنات کو فطرت کہتے ہیں۔ فطرت تاثیر دیتی ہے۔ کچھ لوگ فطرت شناس ہوتے ہیں۔ یہ ہمارا مضمون نہیں ہے، ہمارا مضمون ہے فاطر، فاطر کے ساتھ بنانے والے کے ساتھ۔ آپ کا یہ خیال ہے کہ کائنات کے Planets کی جو Interplanetary Situation ہے اس سے

ہمیں فرق پڑ رہا ہے، کیا ہم کسی کی پروڈکشن تو نہیں ہیں، کیا کہیں اور سیاروں کا جھمگھٹ ہے اور ہم یہاں بیٹھے ہوئے ہیں اور پھر وہ سیارے الگ ہو جائیں گے پتہ نہیں کیا ہو گا، کیا کوئی ستارہ آرہا ہے جو صدی کو Produce کرنے والا ہے تو ایسا نہیں ہے۔ یہ منشائے الہی کا واقعہ ہے۔ یہ سیارگان کی بات نہیں ہو رہی۔ اس لیے یہ سوال ایک فاؤل ہے۔ یہ واقعہ کس کا ہے؟ یہ اللہ کی منشا کا واقعہ ہے، کسی سیارے کا اثر نہیں ہے نہ یہ کوئی سیارگان کی پوزیشن کا اثر ہے کہ ہم کیا بن گئے اور ہم کیا نہ بن گئے۔ آپ کو بات سمجھ آئی ہے؟ کیا سمجھ آئی ہے؟

**سوال:**

انسان کا تعلق.....

**جواب:**

انسان کی بجائے مومن کا تعلق

**سوال:**

مومن کا تعلق اللہ سے ہے۔

**جواب:**

مومن کا تعلق اس حوالے سے ہے جس نے یہ وسیع کائنات بنائی اور جس کے سیارے اور ستارے اثر کرتے رہتے ہیں۔ وہ کریں یا نہ کریں کوئی فرق نہیں پڑتا ہے۔

**سوال:**

اب آپ نے فرمایا ہے کہ وہ اثر کرتے رہتے ہیں لیکن ہمیں اس سے

کوئی غرض ہے۔

جواب:

وہ کریں یا نہ کریں، جو شخص فطرت تک محدود ہے اس کا یہی مضمون ہو گا  
کہ ستاہ بدل گیا

عبس ہے شکوہ تقدیر یزدال  
تو خود تقدیر یزدال کیوں نہیں ہے  
یا اقبال نے کہا ہے۔ اقبال کا ایک اور شعر ہے

ستارہ کیا تیری تقدیر کی خبر دے گا  
وہ خود فراغی افلاؤں میں ہے خوار و زبوں

اُسے تو خود راستہ نہیں مل رہا، وہ تمہیں کیا راستہ بتائے گا۔ آپ کون سے چکر میں پڑ  
گئے، اگر ستارے ساز گارنہ ہوں، ایک آدمی سجدہ کر رہا ہے اور دوسرا سجدہ نہیں کر رہا  
تو دونوں ایک ہی کائنات میں ایک جیسے ہیں، ایک جنت میں چلا گیا اور دوسرا  
دوخ میں چلا گیا۔

سوال:

جیسے ہم یہاں سے بھاگ کے دھیں چلے جائیں یا زُہرہ سیارے  
میں چلے جائیں۔

جواب:

وہ الگ بات ہے۔ لیکن آپ خدا کے حوالے سے بات کریں۔ اب  
آپ سوال کو خدا کے حوالے سے دھرائیں۔

سوال:

پھر تو سوال ہی نہیں رہتا کیونکہ خدا کے حوالے کی بات آگئی۔

جواب:

پھر آپ نے خدا کے علاوہ حوالہ کیوں ڈھونڈا۔ کائنات میں تو بہت سیارے ہیں، گرم بھی ہیں اور سرد بھی ہیں، موسم بدلتے رہتے ہیں، کوئی کائنات کسی لمحے اپنے Previous لمحے کے برابر نہیں رہتی۔ اس میں اتنی تیز تبدیلیاں ہوتی ہیں۔ کائنات میں کوئی مقام دوبارہ واپس نہیں آتا۔ اگر آپ یہ سمجھ رہے ہیں کہ ستارے کی پوزیشن واپس آئے گی تو کبھی نہیں آئے گی، قیامت تک نہیں آئے گی، وہ صدیوں بعد بھی نہیں آئے گی۔ یہ واقعہ پھر نہیں ہوتا۔ ہر شے تیزی سے بدل جاتی ہے۔ یہ تو Mutability کا قانون ہے اور آپ کو نیچر کے قانون کی سمجھ نہیں آتی۔ کوئی چیز اپنی اصل جگہ پر دوبارہ واپس نہیں آتی۔ زمین جو اپنی حالت پر واپس آتی ہے وہ بھی نہیں آتی۔ سیارے اور سورج بظاہر نظر آتے ہیں کہ اپنی حالت میں واپس آئے ہیں مگر کبھی نہیں آتے بلکہ میں تو یہاں تک کہتا ہوں کہ آپ یہ جو دن مقرر کرتے ہیں کہ یہ دن فلاں دن کی یاد ہے تو یہ دن وہ دن نہیں ہے۔ یعنی آپ جو دن مناتے ہیں الیلة القدر مناتے ہیں لیکن الیلة القدر جو اس رمضان میں آئی ہے یہ وہ نہیں ہے جو اس رمضان میں تھی، پہلے رمضان میں تھی۔ بڑا فرق ہے۔ کہیں آپ اسے وہ لیلة القدر نہ سمجھ لینا۔ یہ وہ نہیں ہے۔ دسویں محرم آئی تو یہ محرم تو ہم اسی طرح منا میں گے لیکن یہ وہ محرم نہیں ہے جو وہ محرم تھا۔ اس کائنات میں کوئی واقعہ دوبارہ Repeat نہیں ہوتا۔ کل یوم ہو

فی شان ساری کائنات ہی بدلتی جا رہی ہے۔ آپ کہیں انہیں ملانے کی کوشش نہ کرنا۔ یہ نہ کہنا کہ اس کائنات کی Setting دوبارہ اس حالت میں ہو رہی ہے جیسے آج سے کچھ صدیاں پہلے، زمین بننے سے پہلے یہ سُگم ہوا تھا اور یہ واقعہ یوں ہوا تھا۔ خدا نخواستہ ایسی بات نہ سوچ لینا۔ یہ نہ کہنا کہ یہ دور غالباً ہی دور ہی جس میں لا رُڈ کر شنا آئے تھے۔ ایسی بات نہیں ہے۔ ایسی سوچ مت رکھو۔ ایسا نہیں ہے۔ کوئی واقعہ بالکل Repeat نہیں ہوا۔ اب آپ بتائیں کہ آپ کیا پوچھنا چاہتے ہیں۔ موسم کی تبدیلی سے آپ کی کیا مراد تھی۔

**سوال:**

صرف یہ دیکھنا تھا کہ جو واقعات ہو رہے ہیں وہ کیسے ہو رہے ہیں۔

**جواب:**

ان کا تعلق خدا کے حکم سے ہے یا آپ کے عمل سے ہے اور کائنات کے کسی سیارے کی پوزیشن سے نہیں ہے۔ ستارے بدلتے ہیں۔ اصل میں ستارہ جو ہے وہ آپ کے عمل کا نام ہے۔ سیارے اور ستارے جو ہیں یہ گنتی کے ہوتے ہیں کہ اتنے دن میں پیدا ہونے والے کا یہ حساب کتاب ہوتا ہے۔ بہت سارے لوگوں کا اگر ستارہ اور سیارہ ایک جیسا ہو تو آپ دیکھیں گے کہ کسی کی زندگی سک کے گزرتی ہے اور کسی کی مر کے گزرتی ہے اور کسی کی پریشان ہو کے گزرتی ہے۔

25 دسمبر کو پیدا ہونے والے حمارے تو Christ نہیں ہوں گے، نہ وہ سارے عظیم آدمی ہو جائیں گے۔ ایک نام والوں میں سے کوئی کچھ بن جائے گا اور کوئی کچھ بن جائے گا۔ ایک جیسے نام میں پیدا ہونے والے، ایک وقت میں پیدا

ہونے والے ایک Moment میں پیدا ہونے والے جو ہیں ان کی زندگیوں میں بڑا فرق ہو گا بلکہ قیامت کا فرق ہو گا۔ کہیں آپ ایسے علم میں نہ پڑھانا کہ کائنات میں کون سا واقعہ ہو رہا ہے جس کی وجہ سے ہم کسی واقعہ میں بتلا ہیں۔ ایسا نہیں ہے۔

سوال:

یہ جو کہتے ہیں کہ بچے کا اچھا نام رکھو تو یہ نام اس کی شخصیت پر اثر انداز ہوتا ہے۔

جواب:

بچہ وہ نام سن کے تاثیر لے لیتا ہے۔ اس کے لیے ایک قسم کا وظیفہ ہو جاتا ہے۔ جب اس کا نام پکارا جائے تو اس پر یہ اثر پڑھاتا ہے جیسے وظیفے کا اثر پڑھتا ہے۔ اچھے نام کا اچھا اثر پڑھتا ہے۔ جب آپ نام بگاڑ کے کسی کو غنڈہ کہتے ہیں تو چار دن پکارنے کے بعد وہ غنڈہ ہو جائے گا۔ اس لیے کہتے ہیں کہ نام بگاڑ کے نہ پکارا کرو۔ بہت سے غنڈوں کے نام الگ الگ رکھدیے جاتے ہیں۔ پورا نام پکارو تو وہ آدمی اپنے بربے ہونے میں بہت احتیاط کرتا ہے اور بچت کرتا ہے۔ اس لیے اچھا نام رکھنا بہتر ہے۔ اچھے نام کی نسبت بہتر ہوتی ہے، اچھے نام کی آواز بہتر ہوتی ہے، اچھے نام کی تاثیر بہتر ہوتی ہے۔ اچھا نام ایک طرح سے وظیفے کا کام دیتا ہے۔ اچھا نام رکھنا چاہیے۔ نام بگاڑ نہیں چاہیے۔ لاڈ میں عام طور پر نام بگاڑ دیتے ہیں، یہ بگاڑ نہیں چاہیے ورنہ کردار بگاڑ جاتا ہے۔ کسی کو بربے نام سے پکارو تو تیسرے دن ہی وہ برا ہو جائے گا۔ جب خود ہی اپنے آپ

کو کہنا شروع کر دیتے ہیں کہ ہم ناکام ہیں، ہم نے پاس نہیں ہونا تو آپ فیل ہو جائیں گے۔ جب خود ہی کہتے ہو کہ پاس نہیں ہونا تو کیسے پاس ہو گے۔ اس لیے اچھا خیال رکھنا چاہیے، اچھا نام رکھنا چاہیے، اچھی امید رکھنی چاہیے اور اچھا سفر کرنا چاہیے۔

اب آپ بولیں — آپ پچھلے سوال کی گرفت سے تب بچیں گے  
جب آپ ایک اور سوال کریں گے۔

سوال:

ہمیں اکثر یہ مشورہ دیا جاتا ہے کہ حقیقت پسندانہ بات کرنی چاہیے لیکن یہ سمجھنہیں آتا کہ حقیقت کیا ہے۔

جواب:

حقیقت یہ ہے کہ یہ جو کچھ ہے یہ باطل نہیں ہے، اس کائنات میں باطل شے کوئی نہیں ہے۔ یہ حقیقت ہے۔ حقیقت وہ ہے جو اس کو Real ہو۔

سوال:

کبھی لگتا ہے کہ ہر چیز تو تیزی سے تبدیل ہوتی ہے پھر کس چیز کو حقیقت کہتے ہیں۔

جواب:

جو چیز بدل گئی اس کے بعد جو حقیقت آگئی آپ اس کو دیکھو۔ بچے کا بچپن حقیقت ہے، بڑا ہو جائے تو پھر جوانی حقیقت ہے، ملنا حقیقت ہے اور الوداع ہونا حقیقت ہے۔ اصل میں انہوں نے یہ سوال کرنا تھا کہ جب Real اور

Ideal میں فرق ہو تو پھر کیا کرنا چاہیے۔ یہ جو کہتے ہیں وہ Ideal کا کہہ رہے ہیں جب کہ Real اور ہے اور Ideal اور ہے۔ وہ Ideal کو حقیقت کہتے ہیں اور یہ Real کو حقیقت کہتے ہیں۔ یہ فرق ہے دونوں کا۔ یہ فرق قائم رہے گا۔ Ideal ہو ہے وہ خیال میں ایک چیز کی انتہائی شکل ہے اور Real جو ہے وہ اس کی ظاہری شکل ہے اور ان کا فاصلہ رہنا اچھی بات ہے یہ کبھی بھی برابر نہیں ہونا چاہیے۔ عام طور پر یہ ہوتا ہی نہیں ہے۔ Real وہ ہے جتنا حاصل ہو گیا اور Ideal وہ ہے جو آگے ہو گا

ہر اک مقام سے آگے مقام ہے تیرا  
آپ بلندگاہی قائم رکھو۔ جنہوں نے آپ کو حقیقت پسندی کا کہا ہے وہ حق کہہ رہے ہیں۔

سوال:

جب انسان آئیڈیل کو سامنے رکھے تو پھر وہ Limitations کو بھول جاتا ہے۔

جواب:

وہ Idealism کیا ہے۔

سوال:

وہ تو Abstract ہے

جواب:

وہ Abstaract نہیں ہے بلکہ اس شخص کا Real ہے۔ کا Idealist

جو Idealism ہے وہ Real ہے۔ شاعر کے حوالے سے شاعر کا خیال Real ہے۔

سوال:

With Limitations تو Reality ہے۔

جواب:

جو ہے یہی With Limitations Reality ہے۔ اس کی

اپنی Proper ہے، اس کا حسنِ خیال Real ہے۔ اس کو یہ کائنات کی کا عکس نظر آتی ہے اور اس کو اپنا عکسِ خیال Real نظر آتا ہے۔

سوال:

بچوں کو سمجھانے میں بڑی مشکل پیش آتی ہے کیونکہ وہ Idealism کی بات کرتے ہیں اور ہم Realism کی بات کرتے ہیں اور ان کے ذہن میں یہ بات نہیں آتی۔

جواب:

ہاں وہ نہیں آتی ہے۔

سوال:

خاص طور پر مجھے تو اپنے بچوں کو سمجھانے میں بڑی دقت پیش آتی ہے۔ ہم بچوں سے کہتے ہیں کہ چج بولو، جھوٹ نہ بولنا۔ پھر کوئی آجائے تو انہیں کہتے ہیں کہ یہ بتانا کہ ابا جان ادھر ہیں۔ بچے کہتے ہیں کہ ابھی تو آپ نے چج کا کہا تھا اور اب جھوٹ بولنے کا کہہ دیا ہے۔ اس بات سے بڑا سخت Conflict پیدا ہوتا ہے۔

جواب:

جو یہ بات کہہ رہا ہے یہ اس کے بچوں میں ہے۔ سارے لوگ یہ بات  
نہیں کہتے۔

سوال:

اکثر گھروں میں یہ ہے۔

جواب:

اکثر گھروں میں توڑا فساد ہے۔

سوال:

میرا مطلب ہے کہ ہم بچوں کے دل میں خود ایک Conflict پیدا  
کر رہے ہیں۔

جواب:

آپ یہ نہ کرو۔ میں یہ کہتا ہوں کہ آپ اس بات کو نہ کرو۔ بچوں کو اگر  
تعجب لئے کا حکم دیا ہے تو پھر خود بھی بولو۔ آپ بچوں کو ایسی بات کیوں بتاتے ہو جو  
خود نہیں کرتے۔

سوال:

بچے بڑے سخت Idealist ہوتے ہیں اور یقین رکھتے  
ہیں۔

جواب:

بچے زیادہ دانا ہوتے ہیں۔ انہیں سمجھاؤ۔

سوال:

ہم جب ان کو Limitations بتاتے ہیں اور ان کو Realist بنانے کی کوشش کرتے ہیں تو ان کے لیے مشکل ہو جاتا ہے۔

جواب:

آپ نے بچوں کو جو کچھ بتانے کی کوشش کی ہے اور پھر اللہ نے انہیں جو بنایا وہ بن گئے۔ سکولوں میں اور کالجوں میں بچوں کو آپ نے بہت سکھایا مگر انہوں نے کتنا سیکھا۔

سوال:

اس طرح تو خرابی پیدا ہو رہی ہے۔

جواب:

نچے مذہب میں Uneducated تو ہیں لیکن III-educated نہیں ہیں۔

سوال:

ان کو Educate کرنا تو ہمارا مقصد ہے۔

جواب:

اس کے لیے پہلے آپ کو ایجوکیشن چاہیے۔ پہلے خود مذہب کا شعور حاصل کرو، پھر بچوں کو کہو۔ جو عالم دین Educated ہیں وہ زیادہ تباہ کن ہیں۔

سوال:

وہ تو تباہ کن ہیں، زہر ہیں۔

جواب:

پھر تو ایک صحیح انسان چاہیے، ایسا معاشرہ چاہیے جو صحیح علم رکھتا ہو۔ آپ صحیح علم لیں اور بچوں کو صحیح علم دیں۔ بچوں کو جھوٹ کی تلقین نہ کریں۔ یہ اگر آپ کی مجبوری ہے تو یہ تو ایسی بات نہیں ہے کہ اس کے لیے کوئی علم ہونا چاہیے۔ سوال کو سوال کی حد تک ڈھونڈو۔

سوال:

یہ جو جھوٹ کہتے ہیں کہ ”ابا گھر میں نہیں ہے“، تو اس کے پیچھے بہت سی چیزیں ہوں یہ۔

جواب:

اگر ابا گھر میں ہوتا بھی اماں اُسے نہیں مانتی کہ وہ گھر میں ہے۔ اس لیے کہتے ہیں کہ وہ گھر میں نہیں ہے۔ وہ بے چارہ گھر میں ہے تب بھی نہ ہونے کے برابر ہے۔ وہ سچ ہے اور جھوٹ نہیں ہے۔ اس کا علاج یوں نہیں ہونا کہ آپ درمیان میں سے علاج شروع کر دیں۔ یہ اور ہی علاج ہونا ہے۔

سوال:

یہ جو آپ نے Educated اور Un-educated کی بات کی ہے تو جو Un-educated ہے وہ کم از کم نیچر کے تو قریب ہوتا ہے۔

جواب:

جو ہے وہ نیچر کے قریب ہوتا ہے اور وہ بہت اچھا انسان ہے اور Educated اور Un-educated بہت برا انسان ہے۔ اس وقت آپ کے دین میں

تقریباً یہ یلغار ہو چکی ہے۔ آپ کبھی اندازہ لگاؤ کہ شروع میں مسلمانوں کے لیے  
 کیا کیا ہو گا، کافروں کو اللہ کی ترغیب دی ہو گی، کہ ہمارے پاس اچھا نہ ہب ہے  
 جس سے تمہاری زندگی بھی بن جائے گی، آخرت بھی بہتر ہو جائے گی، ماحول بھی  
 اچھا ہو جائے گا۔ یہی دعوت دی ہو گی۔ انہوں نے ڈرایا تو نہیں ہو گا۔ اور آج  
 آپ مسلمانوں کو ایسا علم دے رہے ہو جو ڈرانے والا علم ہے۔ مسلمان دوسرا  
 مسلمان کو خوش نہیں کرتا۔ یہ درمیان کا جو عالم دین ہے وہ آدمی ہے جو حکومت کو  
 اپنی ذات تک منسوب کرے اور علم سے اپنی ذات تک وابستہ رکھے۔ وہ لوگ جو  
 ہیں وہ آپ کو نقصان پہنچاتے ہیں۔ یعنی کہ مسلمانوں کو کمزور سمجھنا اور انہیں غلط  
 کہنا، گمراہ کہنا، یہ غلطی ہے۔ مسلمان یہی ہیں جیسے ہمارے پاس ہیں۔ اگر ہے تو  
 انہی سے دین کی شان ہے۔ یہ جیسے بھی ہیں، جب وقت آتا ہے تو کوئی علم الدین  
 کام کر جاتا ہے۔ ورنہ تو پھر یہ سارے علماء نے خراب کیا ہے، جھگڑا افساد ان کے  
 اندر ہے۔ آپ لوگ ٹھیک ہو جاؤ تو یہ کافی ہے۔ اسلام کو اپنی ذات تک رکھو اور  
 اپنے آپ کو پہچانو۔ آپ اپنی زندگی کو خراب نہ کر لینا، زندگی بھی اللہ کا حکم ہے یہ  
 بھی یاد رکھنا، میرا پیغام ہے۔ جس طرح اللہ کا حکم ہے کہ کلام الہی پڑھو، نماز پڑھو،  
 روزہ رکھو، حج کرو، اسی طرح زندگی کو بھی دیکھو، یہی اللہ کا فرمان ہے، زندگی ضائع  
 نہیں کرنی، خراب نہیں کرنی، اسے نقصان نہیں پہنچانا، اسے بڑے آرام سے  
 گزارنا ہے۔ یہ کب خراب ہوتی ہے؟ جب اپنی استعداد سے زیادہ بوجہِ التویہ  
 خراب ہو جاتی ہے۔ یا اگر اپنی ہستی سے کم گزارو تو بھی خراب۔ اس میں جھوٹ  
 شامل نہ کرو اور نہ اس میں کوئی کمی بیشی کرو۔ نہ بہت چھپانا پڑے اور نہ بہت

مبالغہ کرنا پڑے۔ زندگی یہ ہے۔ کیا ہے؟ نہ چھپاؤ نہ مبالغہ کرو۔

سوال:

میانہ روی رکھیں؟

جواب:

ہاں —

اور سوال —

سوال:

جناب ہم صح اٹھتے ہیں تو ایک مسجد سے آواز آ رہی ہوتی ہے، دوسری مسجد سے اور آواز آ رہی ہوتی ہے جو ایک دوسرے کے خلاف ہوتے ہیں۔ تو ایسے میں ہم ہر آواز کو آوازِ حق کیسے سمجھیں؟

جواب:

کہنے کا مقصد یہ ہے کہ یہ آواز اپنی جگہ پر حق ہے اور اس کے علاوہ بھی حق ہے۔ آپ اپنے آپ کو Consult کریں کہ آپ نے کس حق پر چلنا ہے۔ ایک اُس کو غلط کہہ رہا ہے اور وہ اس کو غلط کہہ رہا ہے لیکن یہ بھی غلط ہے کہ آپ کسی تیسرا طرف بھی نہیں جا رہے یعنی آپ کسی اور مسجد کی طرف بھی تو نہیں جا رہے۔ یہ بات بھی تو غلط ہے۔ کس کی غلطی سے مولوی صاحب کی غلطی سے آپ کو ایک غلط کام کرنے کا جواز تو نہیں مل گیا۔ اگر وہ دونوں غلط ہیں تو بھی آپ کی نماز اپنی جگہ پر ہے وہ آپ پڑھ لو۔ آپ مجھے یہ کہہ سکتے ہیں کہ اس کی وجہ سے ہم نے نماز گھر پر پڑھ لی ہے۔ لیکن یہ نہ کہنا کہ مولوی غلط کہتا ہے لہذا مسجد

نہیں جاتے۔ یہ غلط ہے۔

سوال:

لیکن وہ آوازِ حق تو نہ ہوئی۔

جواب:

آوازِ حق تو تب ہوتی ہے جب آپ حق کے حوالے سے بات کریں  
لیکن یہ تو شریعت کی بات ہے۔ وہ میں نے توحید کے حوالے سے بتایا تھا۔ توحید  
کے حوالے سے وہ ٹھیک ہو رہا ہے، بالکل ٹھیک ہو رہا ہے، یہ جتنا اجماع ہو رہا ہے  
جھگڑا ہو رہا ہے وہ ہونے دؤاسی کے اندر سے اصل بات نکل آئے گی۔ یہ سب  
بہت جلد ٹھیک ہو جائے گا۔ آپ یہاں تک تو پہنچ گئے ہیں کہ اسلام کے حوالے  
سے ایک دوسرے سے جھگڑا ہو رہا ہے، تو یہ ہو رہا ہے اور آپ دیکھ رہے ہو۔ انشاء  
اللہ تعالیٰ اس کا حل بہت جلد ہو جائے گا۔ اب یہی تواریخ ہے اس کا۔ آپ دیکھنا  
یہ حل ہو جائے گا، بہت جلد حل ہو جائے گا، آپ کو ایک ہی آواز آجائے گی۔  
آپ کسی طریقے سے مسجد سے لاوڈ پسیکر نکالو۔ دعا کرو اور کوشش کرو۔ صرف  
لاوڈ پسیکر نکال دو گے تو آپ کا بہت سارا مسئلہ حل ہو جائے گا۔ انشاء اللہ تعالیٰ یہ  
نکل جائے گا۔

سوال:

یہ لاوڈ شیڈنگ کے ساتھ بھی نہیں جاتا۔

جواب:

انشاء اللہ تعالیٰ نکل جائے گا۔

سوال:

لا وڈ سپیکر نکل گیا تو یہ بات نہیں رہتی۔

جواب:

ساری خرابی اسی وجہ سے ہوئی ہے۔

سوال:

ٹیپ لگائی ہوتی ہے اور ایک دفعہ ایسا ہوا کہ ٹیپ کیا ہوا ختم ہو گیا تو پھر کانا  
چل پڑا۔

جواب:

ایسا ہوتا ہے۔ بہر حال یہ کہنا نہیں چاہیے لیکن یہ ادارہ جو ہے یہ کمزور ہو  
گیا ہے۔ اس جگہ سے جو فلاح ہونی تھی وہ نہیں ہو رہی۔ اب اس کا کوئی انتظام  
ہونا چاہیے۔ اللہ کے آگے ہم دعا کر رہے ہیں، درخواست کر رہے ہیں کہ یا اللہ  
اس ادارے کو صحیح معنوں میں Revive کر۔ اب کیا کہیں کہ ایک آدمی جھوٹا ہے  
کہ نہیں ہے لیکن اس ادارے کی فلاح جو ہے وہ عوام الناس تک نہیں پہنچ رہی۔ یہ  
ہونا چاہیے، خانقاہ بحال ہونی چاہیے۔ ہم کہتے ہیں کہ بحال ہونی چاہیے کیونکہ وہ  
اپنے مقام سے ہٹ گئی ہے۔ وہ بھی بحال ہو۔ جو جو Institutions ہیں وہ  
دوبارہ بحال ہونے چاہیں۔

سوال:

اگر ہم ظالم کو معاف کر دیں تو کیا ظلم بڑھ تو نہیں جائے گا؟

جواب:

اس کا جواب یہ ہے کہ معاف کرنے سے ظلم برداشت نہیں بلکہ رکتا ہے۔

سوال:

یہ بھی کہا جاتا ہے کہ جو ظلم برداشت کرتا ہے وہ بھی ظالم ہے۔

جواب:

یہ ساری situations بالکل صحیح ہیں اور اسلام نے بہت صحیح مقام بیان فرمائے ہیں۔ آپ کے پاس بہت سارے عناصر موجود نہیں ہیں۔ آپ ایک چیز کو لے لیتے ہیں اور اسلام ایسے نافذ نہیں ہو سکتا۔ مثلاً یہ کہ آپ ایک چیز کو لے لوزرق کے پیچے پڑ جاؤ، جب کہ حرام بھی نہیں ملتا، لوگوں کا گزارہ نہیں ہوتا۔ جب آپ ایک چیز کو لے لیں گے تو دوسری چیزیں رہ جائیں گی۔ اسلام میں ساری کی ساری زندگی مربوط ہے۔ صرف ایک چیز نافذ نہیں ہو سکتی۔ ہو ہی نہیں سکتی۔ آپ صرف نماز شروع کرادیں تو نہیں چل سکتی کیونکہ ہر چیز مربوط ہے۔ اگر کہیں ظلم ہو رہا ہے تو نہیں ہونا چاہیے۔ ملک کے سربراہ پر کسی کا اعتماد نہیں ہے تو پھر نماز کیسے پڑھے گا، کسی کو حق نہیں ملا تو وہ عبادت نہیں کر سکتا کیونکہ اسے حق ملنا چاہیے اور اس پر ظلم نہیں ہونا چاہیے۔ ظلم کی صرف یاد انسان کو عبادت سے محروم کر دیتی ہے۔ ہر چیز ہونی چاہیے۔ آپ دعا کرو کہ کوئی ایسا موقع آجائے، کسی انسان میں کوئی آگئی آجائے یا انسانوں میں آجائے تو ایک پورا نظام نافذ ہو جائے۔ وہ آسانی کا نظام، خوبی کا نظام، سلامتی کا نظام ہو۔ سلامتی سے مراد یہ ہے کہ زندگی میں جو سب سے چھوٹا انسان ہے سب کی زندگی اس کے برابر ہو یا

پھر سب کی زندگی سب سے بڑے کے برابر ہو۔ آسانی بات ہے کہ یا تو بھی  
ہماری طرح غریب ہو یا ہم بھی تیری طرح حاصل کریں۔ یہ دو صورتیں ہیں، لہذا  
لائف میں کوئی نہ کوئی توازن پیدا ہو جانا چاہیے جو نہیں پیدا ہو رہا۔ اس کے لیے

دعا ہے —

سوال:

کہتے ہیں کہ خیال میں بڑی طاقت ہوتی ہے اور بہت سے لوگوں کے  
سوچیں تو وہ بات ہو جاتی ہے، تو خیال کی طاقت کے بارے فرمائیں۔

جواب:

ایک تو خیال کی طاقت پر بہت کتابیں لکھی گئی ہیں۔ اس میں بہت  
طاقت ہے بلکہ طاقت ہی خیال کی ہے۔ سب سے پہلی بات یہ دیکھو کہ آپ کی  
ذاتی زندگی میں آپ کو حرکت دینے والا آپ کا خیال ہے۔ نیند ہو بیداری ہو سفر  
ہو تلاش ہو، کھانا ہو یہ سب خیال سے ہیں۔ اگر خیال آپ کے وجود میں حرکات  
پیدا کرتا ہے تو خیال باقی جگہ بھی اثر کرے گا۔ خیال ہی اگر نیکی بدی ہے تو ساری  
دنیا میں خیال ہی کارگر ہے۔ خیال سے نیکی ہے، خیال سے بدی ہے اور خیال  
سے بے شمار واقعات ایسے ہیں جو انسان کو کرنے نہیں پڑتے بلکہ ہو جاتے ہیں۔  
خیال میں اتنی طاقت ہے۔ اگر آپ درود شریف پڑھ رہے ہیں تو آپ کا تعلق  
خیال کا ہے یعنی نسبت رسول ﷺ کا تعلق خیال کا ہے۔ اللہ سے آپ کا جو تعلق ہے  
وہ خیال کا ہے مشاہدے کا نہیں ہے اور یہ بڑا طاقت و تعلق ہے۔ بلکہ اس حد تک  
کہتے ہیں کہ آپ کے خیال کا نام ہی اللہ ہے۔ کہنا نہیں چاہیے لیکن یہ سب آپ

کا خیال ہی تو ہے اور اگر خیال نہ ہو تو آپ کو سمجھ نہیں آتی کہ اللہ کیا ہے۔ تو خیال  
ہی طاقت ور ہے اور حسن خیال کی انہا جو ہے وہ اللہ ہے۔ یہ پوری طاقت ہے۔  
ساری کائنات میں خیال نازل فرمانے والا وہی ہے

اور کوئی بات

سوال:

ہم آج خوش ہیں۔

جواب:

میں یہ کہہ رہا ہوں کہ خوشی کو اپنے پاس محفوظ رکھو۔

سوال:

اسے باٹھنا بھی چاہیے۔ دوسروں کو بھی دینا چاہیے۔

جواب:

پھر بتائیں ناں کہ کیا خوشی ہے؟

سوال:

یہ Radiate ہو رہی ہے۔

جواب:

ہم ہمیشہ خوش ہیں۔

سوال:

ہفتے میں کوئی دن چھوٹے بچوں کے لیے بھی ضرور Reserve فرمائیں۔

جواب:

ٹھیک ہے یہ ہونا چاہیے۔

ایک اور سوال:

میراں گیارہ سال کا ایک بھانجا ہے وہ بڑا Curious تھا اور مجھ سے

پوچھ رہا تھا کہ کیا میں نہیں آ سکتا ہوں۔

جواب:

کیا آپ نے مجھ سے پوچھا تھا؟ آپ نے پوچھا ہی نہیں

آخر میں دعا کریں۔

اللہ تعالیٰ چھوٹوں اور بڑوں سب پر اپنا کرم فرمائے۔ آمین

برحمتک یا رحم الرحمین۔